
ӘЛ-ФАРАБИ атындағы ҚАЗАҚ ҰЛТТЫҚ УНИВЕРСИТЕТІ 
 
 

 
 
 
 

У.А. ТУНГАТОВА  
 
 
 

ҚАЗАҚСТАНДАҒЫ  
ДІНТАНУЛЫҚ БІЛІМ БЕРУ: ГЕНЕЗИСІ, 

ЭВОЛЮЦИЯСЫ ЖӘНЕ БОЛАШАҒЫ 
 

Монография 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Алматы 

«Everest» 
2025 



2

ӘОЖ 37:2 (574) 
КБЖ 74:86 (5Қаз) 
      Т 80 

Баспаға әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық  
университетінің Ғылыми кеңесі шешімімен ұсынылған 

(№11 хаттама 23.05.2025 ж.) 

AP22685041 Толеранттылықты қалыптастырудағы орта және 
арнайы орта білім беру ұйымдарында дінтанулық білімнің 

әлеуметтік психологиялық аспектілері тақырыбындағы  
Жас Ғалым жобасы аясында жасалған 

Пікір жазғандар: 
философия ғылымдарының докторы, профессор К.А. Затов 

философия ғылымдарының докторы, профессор Қ.М. Борбасова 
доцент м.а., PhD докторы Д.С. Утебаева 

  Тунгатова У.А.   
Т 80          Қазақстандағы дінтанулық білім беру: генезисі, эво- 

люциясы және болашағы: монография / У.А. Тунгатова.  
– Алматы: Everest, 2025. – 230 б.

  ISBN 978-601-04-7268-6 

Бұл монографияда Қазақстан Республикасындағы дінтанулық 
білім берудің қазіргі жай-күйі мен оның даму болашағы жан-жақты 
талданады. Автор дінтанулық білімнің теориялық-әдіснамалық негіз-
дері мен тарихи қалыптасу кезеңдерін саралай отырып, қазіргі заманғы 
білім беру жүйесінде оның маңыздылығын көрсетеді. Кітапта отандық 
және шетелдік тәжірибелерге салыстырмалы талдау жасалып, дін мен 
білімнің өзара байланысы, толеранттылық тәрбиесі және зайырлылық 
қағидаттары кеңінен қарастырылады. 

Зерттеу нәтижелері дінтану ғылымының отандық даму бағытына, 
зайырлы мемлекетті нығайтудағы білімнің ықпалына, сондай-ақ жас-
тардың діни сауаттылығын арттыруға бағытталған. Монография жоға-
ры оқу орындарының оқытушыларына, дінтану, мәдениеттану, фило-
софия, саясаттану салаларындағы мамандарға, сондай-ақ дін саласына 
қызығушылық танытатын кең аудиторияға арналған. 

ӘОЖ 37:2 (574) 
КБЖ 74:86 (5Қаз) 

ISBN 978-601-04-7268-6                © Тунгатова У.А., 2025  



3 
 

 

МАЗМҰНЫ 
 

 
НОРМАТИВТІК СІЛТЕМЕЛЕР ............................................... 4 
 
КІРІСПЕ ...................................................................................... 6 
 
1 ДІНТАНУЛЫҚ БІЛІМ: ТЕОРИЯЛЫҚ НЕГІЗДЕР  
МЕН ЖАҺАНДЫҚ ТӘЖІРИБЕ ............................................... 9 
1.1 Дін туралы ғылым: теориялық-әдіснамалық негіздер ...... 9 
1.2 Дінтанулық білім берудің халықаралық тәжірибесі ......... 43 
1.3 Толеранттылықты қалыптастырудағы дінтанулық  
білімнің рөлі ................................................................................ 77 
 
2 ОРТА БІЛІМ ЖҮЙЕСІНДЕГІ ДІНТАНУЛЫҚ БІЛІМ: 
ДӘСТҮР МЕН ЗАМАНАУИ ТАЛАП ...................................... 94 
2.1 Қазақ даласындағы мектеп-медреселер: тарихи білім 
ошақтары ..................................................................................... 94 
2.2 Қазіргі орта білім беру жүйесінде дінтану ......................... 123 
2.3 Зайырлылық ұстанымының таратушысы ретінде  
дінтану оқытушысының рөлі ..................................................... 142 
 
3 ЖОҒАРЫ БІЛІМ КЕҢІСТІГІНДЕГІ ДІНТАНУЛЫҚ  
БІЛІМ: ҚАЗАҚСТАН ТӘЖІРИБЕСІ  ....................................... 161 
3.1 Дінтану – тәуелсіз Қазақстан ғылымының  
жаңа бағыты ................................................................................ 161 
3.2 Қазақстан жоғары оқу орындарындағы дінтанулық  
білім беру .................................................................................... 173 
3.3 Дін саласындағы мемлекеттік саясат пен дінтанулық 
білімнің өзара ықпалы ................................................................ 194 
 
ҚОРЫТЫНДЫ ............................................................................ 215 
 
ПАЙДАЛАНЫЛҒАН ӘДЕБИЕТТЕР ТІЗІМІ .......................... 217 

 



4 
 

 

НОРМАТИВТІК СІЛТЕМЕЛЕР 
 
Осы монографияда келесі нормативтік құжаттарға сілте-

мелер пайдаланылды: 
1 Қазақстан Республикасы Білім және ғылым министрі- 

нің 2014 жылғы 15 шілдедегі No 281 бұйрығына қосымша. 
http://adilet.zan.kz/rus/docs/  

2 «Оқулықтардың, оқу-әдістемелік кешендердің, оқу құрал-
дарының және басқа да қосымша әдебиеттердің, оның ішінде 
электрондық тасығыштағылардың тізбесін бекіту туралы» 
Қазақстан Республикасы Білім және ғылым министрінің 2019 
жылғы 17 мамырдағы No 217 бұйрығы. http://adilet.zan.kz/rus/docs/  

3 Қазақстан Республикасы Білім және ғылым министрінің 
2016 жылғы 21 қаңтардағы No 50 бұйрығына қосымша. 
http://adilet.zan.kz/rus/docs/V1600013422 (қолданысқа кіру күні: 
20.10.2020 ж.)  

4 Қазақстан Республикасы Білім және ғылым министрінің 
2015 жылғы 15 маусымдағы No 384 бұйрығына 725-қосымша. 
URL мекенжайы: http://adilet.zan.kz/rus/docs/ (қаралған күні 
15.09.2020). 

5 «Білім берудің барлық деңгейлерінде білім берудің 
мемлекеттік жалпыға міндетті стандарттарын бекіту туралы» 
Қазақстан Республикасы Білім және ғылым министрінің  
2018 жылғы 31 қазандағы No 604 бұйрығы. URL: 
http://adilet.zan.kz/rus/docs/ (қолданылған күні: 01.09.2020) 

6 «Білім туралы» Қазақстан Республикасының 2007 жылғы 
27 шілдедегі № 319-III Заңы (07.07.2020 жылғы өзгерістер мен 
толықтырулармен). URL: https://online.zakon.kz/document/  
(қаралған күні 01.09.2020) 

7 «Жоғары және жоғары оқу орнынан кейінгі білім беру-
дің білім беру бағдарламаларын іске асыратын білім беру 
ұйымдарына оқуға қабылдаудың үлгілік қағидаларын бекіту 
туралы» Қазақстан Республикасы Білім және ғылым министрі-
нің 2018 жылғы 31 қазандағы No 600 бұйрығы URL мекенжайы: 
http: //adilet.zan.kz /rus/docs/  (қаралған күні 01.09.2020) 

8 1995 жылғы 30 тамызда референдумда қабылданған 
Қазақстан Республикасының Конституциясы. 



5 
 

 

9 Діни қызмет және діни бірлестіктер туралы Қазақстан 
Республикасының 2011 жылғы 11 қазандағы № 483-ІV Заңы. 

10  «Қазақстан Республикасының  дін саласындағы мемле-
кеттік саясатының 2017 – 2020 жылдарға арналған тұжырым-
дамасын бекіту туралы» Қазақстан Республикасының Президенті 
Жарлығының жобасы туралы Қазақстан Республикасы Үкіметі-
нің 2017 жылғы 1 маусымдағы № 325 қаулысы. 

11  Адам құқықтарының жалпыға бірдей декларациясы 
БҰҰ Бас Ассамблеясының 1948 жылғы 10 желтоқсандағы  
217 А (III) қаралымында қабылданған. 

12  Дінге немесе сенімге байланысты төзімсіздік пен кемсі-
тушіліктің барлық нысандарын жою туралы Декларация Бас 
Ассамблеяның 1981 жылғы 25 қарашадағы 36/55 резолюция-
сымен қабылданған. 

13  Федеральный закон от 26.09.1997 г. № 125-ФЗ  
«О свободе совести и о религиозных объединениях» URL: 
http://kremlin.ru/acts/bank/ (дата обращения 17.09.2020). 

14  Федеральный закон «Об образовании в Российской 
Федерации» от 29.12.2012 N 273-ФЗ (ред. От 31.07.2020) URL: 
http://www.consultant.ru/document/  (дата обращения 01.09.2020). 

15  «О порядке предоставления религиозного образова- 
ния в Кыргызской Республике. URL: https://www.sfcg.org/wp-
content/uploads/ (дата обращение 03.09.2020) 
  



6 
 

 

КІРІСПЕ 
 
Қазіргі жаһандану дәуірінде әрбір мемлекеттің ұлттық бол-

мысы мен рухани тұтастығын сақтау мәселесі ерекше маңызға 
ие. Қазақстан үшін бұл мәселе ерекше өзекті, себебі еліміз 
көпэтносты, көпконфессиялы қоғам бола отырып, дінаралық 
келісім мен ұлтаралық татулықты басты құндылық ретінде  
алға тартады. Тәуелсіздік алғаннан кейінгі кезеңде еліміз әлеу-
меттік, саяси, мәдени және діни кеңістікте түбегейлі өзгеріс-
терді бастан кешірді. Соның ішінде діннің қоғамдағы рөлі 
айқын артып, оның түрлі салаларға ықпалы күшейе түсті. Бұл 
үдеріс білім беру саласын да айналып өткен жоқ. Нәтижесін- 
де «дін және білім» арақатынасы өз алдына ғылыми-зерттеу 
нысанына айналып, дінтанулық білім берудің жаңа парадиг-
малары қалыптаса бастады. 

Бүгінгі таңда Қазақстандағы дінтанулық білім беру мәселесі 
тек діни немесе теологиялық бағыттағы қарапайым пәндердің 
жиынтығы емес, ол – ғылыми, педагогикалық, философиялық 
және әлеуметтік аспектілерді тоғыстыратын күрделі жүйе. Бұл 
жүйе ұлттық қауіпсіздік, рухани тұрақтылық, тұлғалық сана-
сезім мен азаматтық жауапкершілік сияқты қоғам үшін маңызды 
құндылықтармен тығыз байланысты. Сондықтан да дінтанулық 
білім беруді жүйелі түрде зерттеу, оның теориялық-әдіснамалық 
негіздерін анықтау, практикалық қолданысын талдау және 
болашақтағы даму тенденцияларын айқындау – уақыт талабы. 

Монографияда дінтанулық білім берудің қалыптасуы мен 
даму кезеңдері, оның отандық білім беру жүйесіндегі орны мен 
рөлі, ғылыми-теориялық негіздері мен әдістемелік ерекшелік-
тері жан-жақты қарастырылады. Автор дінтану пәнінің зайыр-
лы мемлекет жағдайындағы ерекшеліктерін саралап, білім беру 
жүйесіндегі мазмұндық және құрылымдық өзгерістерге ғылыми 
талдау жасайды. Сонымен қатар, дінтанулық білімнің халықара-
лық тәжірибесі мен қазақстандық модель арасындағы айырма-
шылықтар мен ұқсастықтар да назардан тыс қалмайды. 

Зерттеу барысында қазіргі қоғамдағы дінге деген қызығу-
шылық пен оның әсер ету аясының кеңеюі ескеріле отырып, 
жастар арасында дінге бейімділік, діни білімге деген сұраныс-



7 
 

 

тың артуы, дәстүрлі емес ағымдардың идеологиялық ықпалы 
сияқты мәселелер талданады. Мұндай әлеуметтік шындық 
жағдайында дінтанулық білім беру жастардың сыни ойлау 
қабілетін дамытуға, діни ақпаратты саралай алуына, рухани-
адамгершілік ұстанымдарының қалыптасуына ықпал ететін 
маңызды құрал ретінде бағаланады. 

Монографияда дінтанулық білім беру үдерісіне қатысты 
мемлекеттік саясаттың бағыттары, заңнамалық негіздері, оқу 
бағдарламаларының мазмұны, оқытушылар даярлау жүйесі 
сияқты мәселелер де қамтылады. Білім беру мекемелерінде дін 
туралы бейтарап, ғылыми негіздегі білім берудің өзектілігі мен 
практикалық мәні арнайы бөлімдерде тереңірек қарастырылады. 
Дінтану пәнінің мазмұны мен формасы, оқытудың әдіс-
тәсілдері, зайырлылық ұстанымдарын сақтау жолдары нақты 
мысалдар мен ғылыми негіздемелер арқылы дәлелденеді. 

Дінтанулық білімнің тарихи қалыптасуы қазақ даласындағы 
медреселік білім беру жүйесімен тығыз байланысты. Бұл 
дәстүрлер еліміздің рухани болмысының негізін құрай отырып, 
қазіргі заманғы дінтану пәнінің мәдени-тарихи іргетасы болып 
табылады. Сондықтан да тарихи сабақтастық мәселесі де зерт-
теудің маңызды бағыттарының бірі ретінде қарастырылған. 

Монографияда қамтылған тағы бір маңызды мәселе – дін-
тану пәнін жүргізетін оқытушының кәсіби-педагогикалық, әдіс-
темелік және тұлғалық деңгейіне қойылатын талаптар. Себебі 
дінге қатысты білім беру – тек ақпарат беру емес, ол оқушының 
дүниетанымына, құндылықтар жүйесіне, рухани болмысына 
әсер ететін терең үдеріс. Осы тұрғыдан алғанда, дінтану пәнінің 
оқытушысы – зайырлы мемлекет пен қоғам арасындағы дәнекер 
тұлға, рухани-мәдени делдал рөлін атқарады. 

Зерттеу барысында автор отандық және шетелдік ғалым-
дардың еңбектеріне, нормативтік-құқықтық құжаттарға, оқу 
бағдарламаларына, сонымен қатар әлеуметтанулық сауалнама-
лар мен сапалық талдаулар нәтижесіне сүйеніп, дінтанулық 
білім берудің ғылыми бейнесін қалыптастыруға ұмтылған. Осы 
арқылы монография тек теориялық тұжырымдармен шектел-
мей, нақты практикалық ұсыныстар ұсынатын, білім беру 
жүйесіне тікелей үлес қоса алатын еңбек ретінде ұсынылады. 



8 
 

 

Жалпы алғанда, бұл еңбек Қазақстандағы дінтанулық білім 
беру жүйесіне кешенді көзқарас ұсына отырып, оның даму перс-
пективасын айқындауға, отандық ғылыми кеңістікте дінтану 
саласының орны мен мәнін арттыруға бағытталған. Монография 
дін саласында қызмет атқаратын мамандарға, дінтану және 
педагогика салаларында оқып жатқан студенттерге, сондай-ақ 
дін мен қоғам арасындағы байланысқа қызығушылық танытқан 
көпшілікке арналған. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



9 
 

 

1 ДІНТАНУЛЫҚ БІЛІМ: ТЕОРИЯЛЫҚ НЕГІЗДЕР МЕН 
ЖАҺАНДЫҚ ТӘЖІРИБЕ 

 
Дін туралы ғылым: теориялық-әдіснамалық негіздер 
 
Дінтану ғылымы діндердегі құбылыстар мен сенім динами-

касына байланысты зерттеулер мен талдаулардың кең ауқымын 
қамтиды. Дінтану ғылымына қатысты кейбір негізгі аспектілер 
келесідей: 

– Діндер тарихы: діни дәстүрлердің пайда болуын, дамуын 
және эволюциясын зерттеу, соның ішінде қасиетті мәтіндерді, 
рәсімдерді, дәстүрлерді және белгілі бір діндермен байланысты 
тарихи оқиғаларды зерттеу. 

– Теология: Құдай туралы түсініктерді, ілімдерді, қасиетті 
мәтіндерді және діни дәстүрлердегі теологиялық пікірталастар-
ды талдау.  

–  Салыстырмалы дінтану: әртүрлі діни дәстүрлердің, оның 
ішінде олардың нанымдарын, әдет-ғұрыптарын, рәміздерін және 
әдет-ғұрыптарының ұқсастықтары мен айырмашылықтарын 
салыстыру және талдау. 

–  Дін әлеуметтануы: діннің қоғамға, соның ішінде діни 
ұйымға, діни бірлестіктерге, діни сәйкестілікке және әлеуметтік 
динамикадағы діннің рөліне әсерін зерттеу. 

–  Дін антропологиясы: мәдени және әлеуметтік контексте 
діни нанымдарды, әдет-ғұрыптарды және рәсімдерді, соның 
ішінде жеке және ұжымдық сәйкестіктерді қалыптастырудағы 
діннің рөлін зерттеу. 

–  Дін философиясы: діни тәжірибенің, Құдай түсінігін, 
зұлымдық мәселесі мен өмірдің мәнін, сенімнің философиялық 
аспектілерін, дін контекстінде қарастыру. 

Жоғарыда аталғандар дінтану ғылымы қамтитын салалардың 
бір бөлігі ғана. Бұл көп қырлы және көп салалы бағыт болып 
табылады. Діни құбылыстарды және олардың адам өмірі мен 
қоғамдағы рөлін жақсырақ түсіну үшін осы саладағы зерттеулер 
әлі де тереңдей түсуі керек. 

Осы жоғарыда көрсетілген дін туралы ғылымның бірнеше 
бағыттарын дінтанулық білім саласынан да көре аламыз. Алайда 



10 
 

 

дін туралы ғылымды дінтанулық білімнен ерекшелендіріп 
тұратын бірнеше аспектілер де бар. Олар: 

– Теология және діни ілім: әртүрлі діни дәстүрлер аясындағы 
сенімдерді, Құдай туралы түсініктерді, қасиетті мәтіндерді және 
ілімдерді зерттеу. Бұған діни мәтіндерді теологиялық пікір-
таластарды және негізгі теологиялық ұғымдарды талдау және 
түсіндіру кіреді. 

–  Рәсімдер мен салт-жоралғылар: әртүрлі діни дәстүрлерге 
байланысты діни ғұрыптарды, әдет-ғұрыптарды және салттар-
ды зерттейді. Бұл діни жоралғылардың маңызы мен символи-
касын, олардың діндегі және әлеуметтік контексттегі рөлін 
талдауды қамтиды. 

– Дін социологиясы мен психологиясы: діннің қоғамға, діни 
бірлестіктерге және діни бірегейлікке әсерін зерттейді. Бұл 
сенімнің, діни қызметтің және мінез-құлықтың әлеуметтік және 
психологиялық аспектілерін талдауды қамтиды. 

Бұдан бөлек діндер тарихы, дін философиясы, дін антро-
пологиясы деген бағыттар дін туралы ғылымға да дінтанулық 
білімге де қатысты.  

«Ғылыми дінтану» немесе «дінді ғылыми зерттеу» ұғымын 
қоғамның тікелей ғылым мен «ғылымилықтың» табиғатын 
түсіну мәселелерімен де, сонымен қатар ғылымның «ғылым 
емеспен» (псевдо-ғылым, пара-ғылым, жалған ғылым, квази-
ғылым [39, б. 116]) арақатынасымен, бәрінен бұрын «дінмен» 
және діндарлықпен тікелей байланыстырып қарастыру кеңі- 
нен таралған. Қазіргі уақытта біздің қоғамымызда ғылым мен 
дін түсінігіне көптеген анықтамалар берілгені анық. Олардың 
өзара байланысы және шын мәнінде «дінді ғылыми зерттеу» 
дегеніміз не, деген сұрақ қазіргі қоғамдағы өзекті және пікірта-
лас туғызушы мәселелердің бірі.  

2006 жылы Мәскеуде басылып шыққан үлкен энциклопе-
диялық сөздікте дінтануға келесідей анықтама берілген. Дінтану 
өте кең сонымен қатар өте сирек мағынасында адамзаттың 
өзінің бүкіл тарихында дін туралы жиналған білімдері деп 
қолданылатын. Ал өте жиі және нақты дінтану дегеніміз дін 
туралы ғылым ағылшын тілінде science of religion, study of 
religion, comporative religion, француз тілінде la science de religion, 



11 
 

 

неміс тілінде religionswissenschaft деген мағынасында қолда-
нылады.   

Дінтану XIX ғасырдың екінші жартысында батыс Европа 
мен Солтүстік Америкада философия, әлеуметтану, психология, 
антропология, филология, мифология, фольклористика, шығыстану 
және басқа да ғылымдардың тоғысқан жерінен өз бастауын 
алған. Осы кезден дінтанудың басты мақсаты қандайда бір 
болмасын діни ілімдердің, рәсімдердің орындалуын дәлелдеу 
емес, әлем діндерін ешқандай басымдықсыз зерттеу болған еді. 
Осылайша пайда болған жаңа ғылымның зерттеу объектісіне 
барлық болған және сол кезде бар діндер кірген, және де зерттеу 
пәнін ғалымдар, ғылыми мектептер өздерінің бағыттарына 
байланысты анықтайтын болған. Мысалы француз тарихшысы 
Н.Д. Фюстель де Куланж Ежелгі Греция мен Рим қоғамдық 
институттарына діни сенімдердің әсерін зерттеген. Ал амери-
кандық психолог және философ У. Джемс басты назарды «жеке 
дара діндарлыққа» аударған. Филологиялық ыңғайды ұста-
нушылар әлемдік діндердегі киелі кітаптарды тарихи-сыни 
тұрғыдан талдаған. Этнографтар мен антропологтар «қара-
байыр халықтардың» сенімдері мен салт-жоралғылары бойынша 
ақпараттарды жинақтаған. Осылайша білімнің жақын салала-
рымен тығыз байланыс арқылы зерттеу бағытын анықтауға 
болатындығының нәтижесінде дінтанудың бастапқы кезеңінің 
өзінде-ақ бір-бірімен тығыз байланысты сонымен қатар 
айтарлықтай ерекшеленетін дінтанулық пәндер пайда болды. 
Олар дін философиясы, діндер тарихы, дін социологиясы, дін 
психологиясы. Бұл дінтанулық пәндердің өкілдерін өздерінің 
жұмыстарында ғылымның жаңа мәліметтері мен теориялық 
тұжырымдарын қолдану байланыстырып қана қоймады, бәрінен 
де бұрын олардың ғылыми әдіс-тәсілдерді қолданулары 
біріктірді. Бастапқы кезеңдегі зерттеу жұмыстарына қойылатын 
талаптарға сай дінтанушылар өздерінің зерттеулерінде тек қана 
өте тиянақты тексерістерден өткен эмпирикалық мәліметтерді 
ғана пайдалануға ұмтылып, рационалды әдістермен олардың 
интерпретациясын, генерализациясын беруге тырысып ақыр 
соңында діннің пайда болуы мен қызметіне қатысты жалпы 
заңдылықтарды құрастыратын. Дін туралы ғылымның пайда 



12 
 

 

болуы батыста көптеген христиандық шіркеу әкейлері мен 
теологтардың қарсылығын тудырды. Бұл қарсылықтардың 
басты теориялық негізі дінді рационалды әдіс-тәсілдер арқылы 
зерттеуге болмайтындығында, себебі оның құрамында иррацио-
налдылық теологиялық тілмен айтқанда «жоғары саналы» 
элементтер бар. Сонымен қатар тәжірибелік тұрғыдағы қар-
сылықтар да болған, оларға сәйкес діндерді салыстырмалы 
түрде талдау христиандық мазмұн мен құндылықтардың 
жойылуына алып келіп, қалыптасқан қоғамдық ұстанымдардың 
құлдырауы мен азғындыққа соқтырады деп есептелді. Алайда 
шіркеулік орталардың қарсылықтарына қарамастан ғылыми 
ортаның дінтануға деген қызығушылықтары арта түсті. 1870 
жылдардан бастап діндер тарихы, дін философиясы, дін пси-
хологиясы, дін социологиясы бойынша дәрістер Еуропа мен 
АҚШ-тың ірі университеттерінде оқыла бастады. Алғашқы 
«Діндер тарихы мен психологиясы» атты кафедра 1873 жылы 
Женева университетінің теология факультетінде ашылды. Содан 
кейін дінтанулық кафедралар және зерттеу орталықтары 
Лейден, Амстердам, Сорбон, Берлин, Лейпциг, Гарвард, Бостон 
және тағы басқа жоғары оқу орындарында ашыла бастайды. 
Дінтанушылардың тиімді байланыстарын арттыру мақсатында 
XIX ғасырдың екінші жартысында арнаулы ғылыми журнал- 
дар, дінтанушы ғалымдардың монографиялары көптеп үлкен 
тиражбен басылып, дінді зерттеушілердің үлкен халықаралық 
конгресстері ұйымдастырыла бастайды. Осылардың нәтиже-
сінде XIX ғасырдың екінші жартысында бір ғылыми парадиг-
маның бағытында жұмыс жасайтын дінтанулық қауымдастық 
құрылды деп айта аламыз. XX ғасырда дін туралы ғылым ары 
қарай дами түсті. XX ғасырдың бірінші жартысындағы дінта-
нуға тән сипаттамалардың бірі дүниетанымдық бағдарлардың 
алмасуы. Бұл Батыстың рухани өміріндегі, бәрінен бұрын 
философя саласындағы өзгерістермен байланысты болды. «Өмір 
философиясы», феноменология, герменевтика деген бағыттар-
дың пайда болып тарала бастауы дінтанудағы күрделі өзге-
рістерге алып келді. Егер бұған дейін дін туралы ғылым фило-
софиялық рационализм ағысында кейбір жағдайда материа-
листік немесе позитивистік бағытта дамыса, XX ғасырдың 



13 
 

 

бірінші жартысында көптеген дінтанушылар философиялық 
идеализм, субъективизм және иррационализмге басымдылық 
таныта бастады. Дінтанудағы философиялық алғышарттардың 
ауысуы  дінді зерттеудегі әдіс-тәсілдерді қайта қарауға алып 
келді. Бұл әсіресе дін феноменологиясы мен дінді зерттеудегі 
герменевтикалық әдіс тәсілдерде айқын көрінді. Бұл жерде өте 
маңызды жайт бұл бағыттарды батыста дінді ғылыми тұрғыда 
зерттеуді христиандыққа қызмет етуге тәуелді қылуға ұмтылған 
протестанттық және католиктік теологтар құрған. Дінтану көп 
жағдайда христиан теологиясының пропедевтикасы ретінде 
түсінілді. XX ғасырдың бірінші жартысында дінді зерттеуде 
ғылыми әдіс-тәсілдерге басымдылық берушылер көбейе түсті. 
Ол бағытты көптеген тарихшылар, антропологтар, психологтар, 
социологтар, дін философтары пайдаланды. Алайда олар сол 
замандағы дінтануға ықпал ете алмады. Феноменологтар мен 
герменевттер бұрыңғы парадигманы құлдыратуға қатысты 
көптеген жұмыстар атқарды, бірақ өздері жаңасын құра алмады. 
Олардың үлкен жетістігі ауқымды эмпирикалық мәліметтерді 
игеруі, діни феномендердің әр түрлі классификациялары мен 
типологияларын құруы. Алайда көптеген зерттеушілердің соның 
ішінде қазіргі феноменология өкілдерінің ойынша XX ғасырдың 
бірінші жартысындағы дінтанудың әдістемелік қарама-қай-
шылығы мен теориялық әлсіздігін атап көрсетеді. XX ғасырдың 
ортасында дінді ғылыми тұрғыда зерттеу белгілі бір құлдырауға 
ұшырағанын байқаймыз. Осы құлдыраудан шығуға бағытталған 
ізденістер XX ғасырдың екінші жартысында үлкен маңызға  
ие болды. Дінтану тарихында 1950 жылы Діндер тарихының 
халықаралық ассоциациясының  құрылуы (International Association 
for the History of Religion) маңызды шара болды, осы атауға 
көптеген елдердің дінтанулық ұйымдары бірікті. Оны әлемге 
танымал ғалымдар Г. Ван дер Леув, Р. Петтациони, Г. Виденгрен 
т.б. басқарған Діндер тарихының халықаралық ассоциациясы, 
үнемі халықаралық конгресстер, жергілікті конференциялар, 
ұйымдастырып, 1950 жылдан бастап «Нумен» деген журналды 
басып шығара отырып, әр елдердің дінтанушыларының тығыз 
байланысын орнатуға мүмкіндік беріп дінтану саласындағы 
өзекті мәселелерді анықтап оларды шешуге деген жолдарын 



14 
 

 

ұсынатын. Бастапқыда Діндер тарихының халықаралық ассо-
циациясының құрамында Батыс Еуропа мен Солтүстік Америка-
ның дінтанулық ұйымдары ғана болған. Алайда XX ғасырдың 
соңғы ширегінде оның құрамына Орталық және Шығыс Еуропа 
елдерінің, Таяу Шығыстың, Азияның, Африканың, Австралия-
ның дінтанулық ұйымдары кірді. Бұл дегеніміз XX ғасырдың 
екінші жартысында дін туралы ғылым батыстық әлемнің шең-
берінен шығып барлық континенттерге таралғанын көрсетеді. 
Діндер тарихының халықаралық ассоциациясының кейбір 
конгресстеріне ресейлік дінтанушылар да қатысқан. Алайда 
тұрақты түрдегі серіктестік орнамаған. Дінтанудағы көптеген 
мәселелер бойынша дінтанулық қауымдастық ортақ шешімдерге 
келе алмады. Алайда барлығы дерлік келісетін жағдай болмаса 
мәселе ол дінтанулық зерттеулердің дін философиясы мен 
теологиядан ара жігін ажыратудағы қажеттілік.  Бұл туралы  
XX ғасырдың бірінші жартысында өте көп айтылған болатын 
алайда дәл осы кезеңде дінтанудағы философиялық-идеалистік 
және теологиялық ойлардың экспансиясы жүзеге асқан. 1960 
жылы  Марбургта болған Діндер тарихының халықаралық ассо-
циациясының конгерссінде дінтану, дін философиясы және 
теология қарым қатынастары жайындағы сұрақ қайта көтерілді. 
Конгреске қатысушалардың назары дінді ғылыми зерттеудің 
«бастапқы алғышарттарының минимумын» ұсынуға тырысқан 
Иерусалим университетінің профессоры Цви Вербловскидің 
баяндамасына түсті. Баяндамада негізінен «дінтану өзін диле-
танттықтан, теологиядан және идеализмнен қорғауды үйрену 
керек» деген тезисі алға тартылған. Осы тезисті конгресске 
қатысушалырдың көбі қолдады. Осы конгрессте бір топ дін-
танушылар «Діндер тарихының халықаралық ассоциациясы» 
деген атауды «Дінді ғылыми зерттеу ассоциациясы» деп 
өзгертуге ұсыныс білдірді. Алайда ұсыныс қабыл болмады 
басты себеп «дінді ғылыми тұрғыдан зерттеу» деген ұғымның 
құрамында дін философиясы еніп кеткендігі. Осылайша кейбір 
дінтанулық пәндердің өкілдері дін философиясына қатысты 
қызығушылық танытпайтындығы көрініс тапты. Көптеген 
дінтанушылардың ойы бойынша дін философиясы дінді нақты 
пәндік зерттеуге қатысты алып қосарлары жоқ. Оның үстіне 



15 
 

 

дінтанушылардың ойы бойынша дінді философиялық тұрғыдан 
зерттеу құндылықтық қарым-қатынас тұрғысынан объективті 
және нейтралды бола алмайды. Осындай ойдың негізін олар  
дін философиясының басты мақсаты діннің ақиқаттылығына 
қатысты мәселелерді шешу дегенге сілтеме жасайды [40, б. 855]. 

XX ғасырдың екінші жартысында дінтану мен теологияның 
арасын ажыратып қарастыру қалыптасқан. Теологиялық аргу-
менттер мен терминология дінтанулық ортада танымалды- 
лыққа ие болмады. Теологтарда өз алдына дінтанулық кон-
ференциялардан гөрі теологиялық конференцияларға қатысып 
теологиялық журналдарға жарияланғандарын қалады. Дінді 
зерттеушілердің көпшілігі теология мен дінтану, білімнің жеке 
дара салалары болып табылатындығын мойындаған. Бірқатар 
дінтанушылар дін туралы ғылым мен теологияның арасын  
қатаң түрде ажыратып қарастыру керек деген ойды ұстанған. 
Дінтанулық қауымдастықтың басқа өкілдері дін туралы ғылым 
мен теология кейбір жағдайларда бір бірлерімен жанасуы 
мүмкін деген ойды құптаған. Кейбір ғалымдардың көзқарасы 
бойынша осы жанасу нүктелері теология мен дін туралы 
ғылымның арасында белгілі бір сұхбатты орнатуға мүмкіндік 
беретін еді. Сонымен қатар сұхбат идеясын қолдаушылар да 
қарсы шығушылар да дін туралы ғылым мен теологияның 
арасындағы белгілі бір айырмашылықтардың бар екенін 
мойындап «трансценденттілікті шығарып тастау» принципін 
қолдаған. Бұл принциптің негізін француз психологы Теодор 
Флурнуа қалаған болатын. Оның ойынша дін психологиясы 
трансцендетті объектілердің бар екендігі туралы қолдаушы 
немесе жоққа шығарушы идеялардан қалыс қалу керек. Кейін-
нен «трансценденттілікті шығарып тастау» идеясын өзге дін-
танулық пәндердің өкілдері де қолданатын болды. XX ғасыр-
дың екінші жартысында өздері қандай да бір дінді ұстанушы 
белсенді дінтанушы ғалымдар да болды. Алайда олар ғылыми 
құралдар арқылы түсіндіруге келмейтін пайымдаулардан қалыс 
қалған дұрыс екендігін түсінген. Егер де «трансценденттілікті 
шығарып тастау» принципін қолданудан бас тартқан діндар 
ғалым болса оның дәрістерінде, ғылыми баяндамаларында дін 
туралы ғылым діни философияға немесе теологияға айналатын, 



16 
 

 

ал ол өзі ерте ме кеш пе дінтанулық қауымдастықтан шыға-
рылатын. Бұл қауымдастық көп жағдайда христиандық тео-
логияға қарағанда дінді материалистік тұрғыдан қарастыру 
концепцияларына кешірімділік танытатын болған. Осылайша 
теология мен дінтану арасындағы ажыратушы сызық тек қана 
теория жүзінде ғана жүзеге аспай, шынайы өмірдегі теологтар 
мен дінтанушыларды олардың сабақ жүргізу қызметтерін- 
де, зерттеу жүргізулерінде де бөлді. XX ғасырдың соңында 
дінтануды зерттеуге қатысты жаңа позициялар пайда болуына 
байланысты дінтанулық пәндер арта түсті. Мысалға: метадін-
тану, діндер экологиясы, руханилықты зерттеу. Жалпы алғанда 
қазіргі дінтану қарқынды дамып келе жатқан пәндер кешенін 
құрайды. Олардың әрқайсысының өзінің зерттеу объектісі мен 
әдіс-тәсілдері бар [40, б. 857]. 

 Бастапқыда дінді зерттеу әдеттегі тарихи зерттеу әдістерін 
әртүрлі діни дәстүрлерге, ең алдымен христиан шіркеуінің 
тарихына, шіркеулік және шіркеулік емес қозғалыстар ретін- 
дегі христиандықты, иудей-христиандық ретіндегі Інжілді 
қарастыруда қолданумен байланысты болды. Бірте-бірте діннің 
немесе діндердің жаһандық тарихының терминологиялық кон-
цептуализациясының мүмкіндіктері сияқты өте жалпы тақы-
рыптарға көтерілетін мәтін ретінде дамыды, өйткені, мысалы 
шаманизм мен православиенің «дін нысандары» ретінде 
біртұтастығын бекіту бүгінгі күні де кейде қарсылықтарды 
тудырады, мұндай, кейде өте жасанды және идеологиялық 
біржақты құрылымдардың негізінде жатқан барлық алғышарт-
тарды егжей-тегжейлі талдауды талап етеді. Бүгінгі таңда 
дінтану ғылымы діннің өзіндік бейнелерін, концептуалды схема-
ларын және сәйкес ғылыми тілін, т.б. дінтану интроспекциясы 
мен өзін-өзі сынауды қамтыды. 

Дін туралы ғылым дәл «ғылым» ретінде адамның рацио-
налдылығымен тығыз байланысты, яғни біздің әлемді және 
өзімізді жалпы түсінікті терминдермен түсіндіре алуға қабі-
леттілігіміз [41, б. 105]. Рационалдық дегеннің өзі жұмбақ 
секілді, оның аясында ғылыми және діни (теологиялық) әре-
кеттердің қазіргі қарама-қайшылықтары, болмыспен қарым-
қатынасымыздың іргелі сәттерін көрсететін құбылыс ретінде 



17 
 

 

әрекет етеді. Бұл көп қырлы қарым-қатынас қазіргі уақытта 
зайырлы (академиялық, ғылыми-философиялық) және діни (тео-
логиялық, құдайтанулық) қауымдастықтардың бақылауында, 
ғылым мен діннің өзара үйлеспейтіндігі туралы ортақ сенім-
дерді жеңуге ұмтылатын көптеген жаңа зерттеулерге негіз болды. 

Бүгінгі таңда ғылым мен діннің шынайы қатынасы бір жағы-
нан ғалымдар мен екінші жағынан теологтар арасындағы жай 
ғана күрестен гөрі оқиғалардың анағұрлым күрделі бейнесін 
құрайтыны барған сайын айқын болуда. Шын мәнінде, қайшы-
лық екі түрлі көзқарастарды қорғайтын әртүрлі топтардың 
арасында кездеседі. Мысалы, эволюция идеясының жақтастары 
мен қарсыластары ғалымдар мен теологтар арасында да болды. 
Жалпы, бұл екі категорияны нақты ажырату қиын, өйткені көп-
теген ғалымдар терең діндар адамдар болды, ал көптеген тео-
логтар (құдайтанушылар) мен шіркеу қызметшілері ғылым 
аскеттері болды [42, б. 324-326].  

Дінтануды зерттеу пәні дін болып табылатын пәнаралық 
ғылым ретінде анықтауға болады. Пәнаралық сипатына байла-
нысты дінтанудың әдіс-тәсілдер көп бола алады, олардың бірлігі 
зерттеудің идеологиялық емес және қатаң заңдылықсыз (атап 
айтқанда, «шын» немесе «жалған» бағалаусыз) бағытталуымен 
шартталуы керек, басқаша жағдайда бұл белгілі бір мағынада 
зерттеушінің зерттеу пәнінен алшақтауы болып табылады. 

Дінді зерттеудегі ғылыми көзқарас дереккөздерді сыни тұр-
ғыдан талдауды, сондай-ақ теориялық конструкцияларды бей-
тарап сыни талдауды жобалайды, онсыз теорияның бірде-бір 
ережесін ғылыми факт ретінде тануға болмайды. Соңғысы дін 
ғұламасы міндетті түрде атеист немесе агностик болуы керек 
дегенді білдірмейді. Шетелдік және өте жас отандық тәжірибе 
дінтанушылардың дінтану мен дінді зерттеудегі теологиялық 
көзқарастардың аражігін ажырата білсе ғана дінтанумен де 
табысты айналыса алатынын көрсетіп отыр [43]. 

Дін антика заманында зерттеу нысанына айналғанына қара-
мастан, дінтану ғылыми бағыт ретінде жақында қалыптасты: 
зерттеушілердің көпшілігі ХІХ ғасырдың ортасын ғылыми 
дінтанудың бастапқы нүктесі ретінде қарастырады. Ресейлік 
дінтанулық зерттеулер одан да жас - кейбір ғалымдар оның 



18 
 

 

жасы 20-дан сәл асады деп санайды. Қазіргі Санкт-Петербург 
дінтанушысы проф. Μ.М. Шахнович орыс дінтану ғылымы ХІХ 
ғасырдың аяғында қалыптасқанын, бірақ оның алғышарттары 
әлдеқайда ертерек болғандығын сенімді түрде дәлелдейді: 
оларды М.В. Ломоносовтың еңбектерінен байқауға болады. 
Осыған орай, алғашқы орыс дін ғұламасы Киев князі Владимир 
болды деген қолданыстағы пікірлер бар [44, б. 152].  

Дінді зерттеу антика уақытынан басталады. Платон, Аристотель, 
Цицерон, Сенека, Неоплатонистердің еңбектерінде діни құбы-
лыстарды талдаудағы әртүрлі тәсілдер келтірілген, оларды 
шартты түрде өзара байланысты екі топқа біріктіруге болады: 
мәдениеттанулық көзқарас және философиялық көзқарас. Анти-
калық дәуірде философияның негізінен теологиялық сипатқа ие 
болғанын ескерсек, ежелгі дінді зерттеудің сипаты келесідей 
болды, антикалық философ мейлі ол өзге көзқарастарды ұстанса 
да және дүниенің танымдылығын жоққа шығарған күнде де, 
дінді зерттей отырып, оны басқаша шындық ретінде қабылда-
май, өз өмірінің бір бөлігі ретінде қарастырды. Шындығында, 
ежелгі скептицизм атеистік сипатта болған жоқ: антика дәуірін-
де атеистер деп дінге сенбейтіндерді емес, «таза емес» демек 
ортақ қалыптасқан құлшылықты қабылдамайтын оны өзге 
нәрсемен алмастырушыларды атайтын. Осыған қарамастан, 
антика заманы бізге Ежелгі дүние халықтарының діни дәс-
түрлері туралы жеткілікті көлемдегі дәлелдемелерді қалдырды, 
олар ғылыми құндылыққа ие, көбінесе Ежелгі заман діндерін 
зерттеудің негізгі дереккөздері болып табылады. Бірақ дінтану 
ғылымы дінді ғылыми зерттеу деп өзін жариялау үшін белгілі 
бір шарттар туындауы керек еді, ол тек Жаңа заманда ғана 
жүзеге асырылды.  

Бұған келесідей процестер әсер етті: 
- ғылыми және клерикалды институттар арасындағы бөлі-

нудің аяқталуына алып келген қоғамның зайырлануы; 
- шекараларды жоюға бейім тенденция мен қоғамдағы 

либералдық тенденциялардың, діни өмірдің және теологияның 
әсері. Бұл әсіресе теология аясында діни ілімдерді сынау әре-
кеттері жасала басталған кезде күшейе түсті. Мұндай жағдайда 
теологияға қатысты ашық полемика болмайды; 



19 
 

 

- ғылыми-зерттеу салаларының саралануы ықпал еткен 
ғылымдардың жалпы қарқынды дамуы жаңа пәндердің пайда 
болуын жеңілдетті; 

- құнды этнографиялық материаларды, оның ішінде әртүрлі 
архаикалық халықтардың діни наным-сенімдері туралы мәлі-
меттерді (соның ішінде христиандық миссионерлердің қызметі 
арқылы) жинақтау.  

Нәтижесінде дінтануда – философия, лингвистика, этно-
графия, тарих, психология, әлеуметтану (соңғының өзі ХІХ 
ғасырда ғана қалыптасты) секілді бірқатар пәндердің инте-
грациялану тенденциялары белгіленді. Алайда «дінтану» атауы-
ның пайда болуы мұндай кешеннің біртұтас ғылымға автоматты 
түрде айналуын білдірмеді. 

Дінтанудың теологияға ғылыми балама ретінде қалыптасуы 
бұл бағыттарды ғылыми сынауды пайдаланып және зерттеу-
шінің теологиялық авторитеттерден еркін болып нақты сара-
лауда бейтараптық сақталған кезде жүзеге асырылуы мүмкін 
деп болжанды. Іс жүзінде бәрі әлдеқайда күрделі болып шықты. 
Осылайша, дінтану терминологиясының өзінде теологиядағы 
көптеген термин сөздер қолданылады, бұл олардың шекара-
ларын анықтау мәселесін шешудің қиыншылығын көрсе- 
тіп отыр [45]. Дінтану «әкелерінің» бірі болып табылатын  
Ф.М. Мюллердің (1823-1900) «діни ілім» сөзін қолдануы қазіргі 
таңда біз дінтану деп атайтын мағынаны берер еді. Бұл жерде 
М. Мюллерді дінтану «әкелерінің» бірі деп атауымыздың себе-
бі алғашқы болып «салыстырмалы дінтану» теориясын өзінің  
1870 жылғы оқылған дәрістерінде атап өткендігі. Макс Мюллер 
қазіргі дінтану ғылымының негізін салушылардың бірі болып 
саналады. Ол мифология мен дінді зерттеуде салыстырмалы 
филологияның жеткілікті дамыған әдістерін қолдануға тырысты. 
М. Мюллер көне тілдерді білу зерттеушіге адам жанының сырына 
үңілуге және ежелгі адамдардың діни сенімінің шынайы мәнін 
ашуға, олардың санасында қалыптасқан сезімдер мен әсерлерді 
жаңғыртуға мүмкіндік беретініне сенімді болды. 1873 жылы 
«Дін туралы ғылымға кіріспе» атты дәрістер жинағын жазған [46]. 

Дүниені тану факторы кез-келген ғылымда жоққа шыға-
рылмайтынын ескеру керек, бірақ дәл осы дінтануда оның әсері 



20 
 

 

шешуші орынға ие бола алады, мұны біз ғылыми мәні олардың 
идеологиялық диспозициясының деңгейіне кері пропорцио-
налды «ғылыми атеизм» шеңберінде жүргізілген дінді зерттеу 
мысалдарынан көре аламыз. 

Нағыз ғылымилық идеалына жақындаудың тағы бір әре- 
кеті дін философиясын абстрактілі және «субъективті» ғылым 
ретінде дінтанулық пәндерден алып тастау болды. Алайда, 
философияға жалпы, мезгіл-мезгіл күшейіп келе жатқан шабуыл-
дарды көрсететін бұл ұмтылыстарды ақыр соңында өздерін 
дінтанушы деп санайтын ғалымдардың бір бөлігі ғана мойын-
дады. Дінтанудан философияны алып тастаудың өзі қажетті 
әдістемелік біртұтастықты бермейді. 

Келесі бір көзқарас дінтанулық зерттеулерді этнографиялық 
және антропологиялық материалдардың негіздерін талдауға 
дейін қысқартуды көздеді. Бұл архаикалық культтер мен дін-
дерді зерттеу жалпыға бірдей түсінік береді деген үмітпен 
жасалды, онсыз діндердің концептуалды анықтамасы мүмкін 
емес. Осыған байланысты ХІХ ғасырдың соңынан бастап  
және бүкіл ХХ ғасырда Батыстың дінтанулық зерттеулері 
Э. Тайлордың «Алғашқы қауымдық мәдениет» (1871) [47],  
Д.-Д. Фрейзер «Алтын бұтақ» (1890) [48], кейінірек - Л. Леви-
Брюль, К. Леви-Стросс және олардың ізбасарларының еңбек-
теріне сүйенді. Дінтанудың антропология мен этнографияға 
бағытталуы діндерді зерттеуді қызықты, бұрын қол жетімді емес 
материалдармен байытты. Бірақ бұл сонымен қатар ғылыми 
зерттеулер саласын едәуір шектеп, тіпті мифология призмасы 
арқылы дінді ғылымға қауіпті түрде түсіндіруге ықпал етті. 

Негізінен бұл тәсілдердің ешқайсысы дінтанудың ішкі 
бірлігі мәселесін шеше алмады. Мәселе сұрақты басқа қырынан 
қарауда болуы мүмкін. Атап айтқанда, зерттеліп отырған нысан-
ның ерекшелігін сипаттау мен талдау барысында XX ғасырдың 
ғылым философиясы мен ғылымтану салалары айтып өткен- 
дей, оның шынайы өмірдегі басқа салалармен байланысы және 
мәні туралы көзқарасының өзгерісіне ұшырататындай, транс-
формацияларға түспеуін кейбір дінтанулық зерттеулер есепке 
алмайды. Дәл осы жағдай дінтанудың дінді сынаушы және 
беделін түсіруші құралына айналу барысында көрініс тапты. 



21 
 

 

Мұның дәлелі ретінде кезінде оқылған «Ғылыми атеизм» пәнін 
келтіре аламыз.  

Сонымен қатар, діннің өте күрделі объект екенін әділ түрде 
жариялап, дінтану әуел бастан әртүрлі көзқарастар мен әдістерге 
сүйене отырып діннің жеке қырларын зерттеу ақыр соңында 
жалпы ғылыми түсінік қалыптастыруға мүмкіндік беретінін 
топшылады. Іс жүзінде, зерттеу тақырыбын егжей-тегжей терең-
деп зерттей берген сайын өте тереңге еніп кетуі мүмкін, соның 
салдарынан үнемі жаңаша көзқарастар пайда болып отырды, бұл 
өз кезегінде сол детальдарды шекті деңгейге дейін, тіпті абсурд-
тық деңгейге дейін жеткізіп, қажетті жалпы теориялық қорытынды 
шығаруға кедергі келтірді. Бұл қиындық әлі жойылған жоқ: 
жекелеген детальдарды зерттеу көбінесе түпкілікті мақсат 
болып қалады, ал мұндай зерттеулердің құндылығы олардың 
ғылыми жалпылаудың негізі болуында жатыр. 

Бірыңғай дінтанулық ғылыми тілдің болмауынан, дінді зерт-
теудің әр бағыты: социологиялық, тарихи, философиялық, лин-
гвистикалық және т.б., өзінің түпнұсқалық терминологиясын 
мұра етіп қалдырып соны қолдануды жалғастырды. Алайда, 
терминдердің көпшілігі дінтануды теологиялық дәстүрмен, 
сондай-ақ шекаралас пәндермен байланыстырады және оларды 
«бейтараптыққа» ауыстыру көбінесе ұғымдардың өзгеруіне 
алып келмейді, бірақ «атауының өзгергенін» ғана білдіретін 
болып шығады. Сарапшылардың бағалауы бойынша, дінтану-
дағы барлық терминологиялық аппаратының шамамен 80–85%-ы 
дінтанушы зерттеушілердің тиісті теологиялық (және кеңірек 
түрде діни) дәстүрлер мен мәтіндерден алған терминдері болып 
табылады. Бұл өте табиғи құбылыс. Шынында да, діндегі жеке-
леген бағыттарды сипаттау барысында, дінтану басылымдары-
ның маңызды бөлігін құрайтын осындай сипаттамаларды көр-
сету және зерделеу кезінде зерттеушілер тиісті діни конфессия-
лардың терминдері мен сөйлеу дәстүрлеріне жүгінеді және 
қалыптасқан терминологиялық аппаратты қолданады. Мысалы, 
ғибадатхананың құрылымын сипаттауға, діннің немесе рәсімнің 
кейбір ережелерінің мағынасын ашуға, түпнұсқалық және тиісті 
конфессияларда пайда болған терминдерді қолданбай сипаттама 
беру мүмкін емес. 



22 
 

 

Дін феноменологиясының және семиотиканың дінтанулық 
зерттеулерінің осы жағдайға әсер ету әрекеттері әлі ауқымды 
нәтиже берген жоқ. Бұл, сайып келгенде, дінтанулық зерттеу-
лердегі қазіргі дағдарыстық құбылыстарға алып келді, олардың 
артуында көптеген адамдар теология мен философияның 
ықпалының нәтижесін ғана көреді. 

Бірыңғай дінтанулық терминологияның болмауы дінді ғылыми 
тұрғыдан зерттеуді терминологиялық спекуляциялармен алмас-
тыруға «итермелеп» тұрғандай болады, бұл мағыналардың 
екіұштылығына және оларды дінтанулық зерттеулерде қолда-
нудың жалпыға бірдей қабылданған ережелерінің болмауына 
байланысты әрқашан оңай бола бермейтіндігі анық. 

Шынайы ғылымды шындықтың бастамасы қозғалтады – 
ізденіс нәтижелерін олардың қалай болғанына қарамастан 
(мысалы, күтілген немесе күтпеген, субъективті жағымды 
немесе жағымсыз), адал және интеллектуалды түрде тауып және 
қабылдауы. 

Шындықты ішкі логикасы бар жүйелік, іштей біртұтас 
құбылыс ретінде зерттейтін ғылымның тағы бір ерекшелігі оның 
болжамдық қабілеті - жоғары дәлдік дәрежесімен болжам жасау. 
Болжамдардың жасалмауы немесе оларды жасауда жиі қате-
ліктер жіберу ғылыми жүйелілікке күмән тудырады. Осылайша, 
кейбір зерттеушілердің діннің жоғалып кетуіне қатысты бол-
жамдары әлі жүзеге асқан жоқ. Осылайша, қазіргі кезеңде дін-
тану гуманитарлық ғылымдарға қатысты және антропологиялық 
және социологиялық ғылымдарға бейім ғылыми пәндердің 
кешені болып көрінеді. 

Дінтанудың объектісі – өзінің қай қырынан болмасын бар-
лық көріністеріндегі дін, ал теологияның объектісі - Құдай  
[49, б. 15]. Бұл олардың айырмашылықтарын анықтайды. Дінтану 
пәнін анықтау жеткілікті ішкі біртектіліктің болмауына бай-
ланысты қиынырақ. Көбіне тақырып шеңберіне мыналар кіреді:  

- дін адамның тіршілік ету формасы ретінде; 
- діни ахуал, оның жағдайы және динамикасы; 
- дін мен діни көзқарастардың генезисі; 
- белгілі бір діндер, конфессиялар, діни ұйымдар; 
- жеке және топтық діндарлық құбылысын зерттеу; 



23 
 

 

- қасиетті мәтіндерді тарихи-сыни тұрғыда талдау; 
- діннің белгі-символдық жүйелері. 
Жоғарыда келтірілген дінтанудың тақырыптарын ашу мақ-

сатына сәйкес әдістер де пайдаланылады. Әдіс тәсілдердің 
құрамы алуан түрлі, өйткені дінтануға кіретін әр пән өзінің 
ғылыми құралдарын ала келеді. 

Ішкі әртүрлілікке байланысты зерттеу басымдықтары алуан 
түрлілігі пайда болды, оларды шартты түрде бірнеше типке 
жатқызуға болады: 

- дінтанудың жалпы мәселелері бойынша зерттеулер; 
- жеке діндерді немесе конфессияларды зерттеу; 
- әртүрлі діни дискурстардағы мораль, салт-дәстүрдің жеке 

элементтерін, негізгі мифологиялық ұғымдарды (мифологема-
ларды) салыстырмалы түрде зерттеу; 

- діни ахуалды зерттеу. 
Дінтанулық зерттеулерді жүргізуге арналған әр түрлі тәсіл-

дерді біріктіре отырып, мысалы қазіргі кезде оның дәлдігі басқа 
ғылымдармен қатар, ғылыми деңгейі туралы куәландыратын-
дай болжам жасайтын тиімді қолданбалы ғылыми модельдерді 
пайдалана отырып зерттеу объектісін жүйелі түрде түсінуге 
ұмтылатын ғылым ретіндегі, дінтану ғылымы туралы жаңа 
түсінік қалыптасуда.  

Жоғарыда айтылғандарға сүйене отырып, дінтанудың төмен-
де келтірілген түрлері туралы айтуға болады.  

Ғылымға дейінгі дінтану дін туралы білімдерді жинақтаудың 
бүкіл кезеңінде оны саналы түрде түсінуге талпыныстармен 
қарастыруға болады. 

Ғылыми дінтануды көбінесе екі кезеңге бөледі: 
- «классикалық» (XIX ғасырдың екінші жартысы - XX ғасыр-

дың ортасы)  
- «қазіргі» (XX ғасырдың екінші жартысы – қазіргі кезең). 
Бұл көзқарасты қазіргі дінтанушылар Дж. Ваарденбург, 

А.Ю. Григоренко ұстанады, олардың көзқарасы бойынша ХХ-
ғасырдың бірінші онжылдығында дінтанудың қалыптасу про-
цесі аяқталып ол тәуелсіздік алады деп санаған [49, б. 8]. 

XX ғасырдың басында дінтануда әртүрлі қозғалыстар 
байқалып, айтарлықтай өзгерістер орын алған. Бір жағынан, 



24 
 

 

дінтанудың «конфессиялануының» көрінісі, оның діни топтарға 
және олардың астарындағы теологиялық дәстүрлерге тәуел-
ділігінің күшеюінің көрінісі ретінде көрінді. Осындай құбы-
лыстардың жолсерігі ретінде көбінесе дін феноменологиясы 
қарастырылды. Екінші жағынан, дінтану жалпы ғылымның 
саласына енгендіктен, оның дамуының шарттарына бағынуы 
керек болды, ал бірқатар пәндермен тығыз байланысы басқаша 
болуды мүмкін емес етті. XIX ғасыр мен XX ғасырдың ара-
лығында ғылымда маңызды өзгерістер орын алуда, сондықтан 
дінтану олардан тыс қала алмады. Осылайша, бірқатар ғылым-
дарда, соның ішінде лингвистикада құрылымдық ыңғай тұрақты 
түрде мойындалады, бұл өз кезегінде семиотиканың толық-
қанды пән ретінде қалыптасуына алып келеді. 

Дінтанулық зерттеулердің бағытының өзгеруі оның шешім 
қабылдауды талап ететін ішкі түрлілігі  айтарлықтай сезіле 
бастауымен байланысты болды. Осыдан барып, оның негізін 
қалаушы Э. Гуссерльдің (1859-1938) тұлғасының феноменоло-
гияға назар аударуы түсінікті, олар заттар туралы нақты білуге, 
олардың мәнін ашуға ұмтылды (феноменологтардың ұраны - 
«заттарға!» кездейсоқ емес) [50, б. 86].  

Сондықтан феноменологиялық әдістің дінді зерттеу сала-
сына тез енуі конфессияландыру, теологизациялау және субъек-
тивизациялау туралы емес, зерттеудің дәлдігі мен тиімділігін 
арттыруға деген ұмтылыс туралы айтады. 

XX ғасырға тән тіл мәселесіне деген қызығушылық 
дінтануда да өзінің ғылыми тілін дамыту қажеттілігімен сәйкес 
келді. Соңғысы, басқа нәрселермен қатар, зерттелетін объекті-
лерді олардың жеке қасиеттерінің бүкіл кешенін жасырмай және 
зерттеушіден олардың тұтас көрінісін жауып тастамай, дәл 
сипаттау керек болды. 

ХХ ғасырдың басынан бастап біздің заманымызға дейін жет-
кен дінтану тарихының қазіргі кезеңі басталады. Ғылымдағы 
дағдарыстық құбылыстар негізінен әдістердің пайдасыздығынан 
емес, олардың ең маңызды мәселені шешуге – өздерінің бірыңғай 
әдістемесін әзірлеуге қолданылмауынан туындайды [50, б. 103]. 

Белгілі бір дәрежеде шартты түрде ғылыми дінтанудың 
негізгі түрлерін анықтауға болады: 



25 
 

 

- антропологиялық – археологиялық және этнографиялық 
деректерді және сәйкесінше, өмір сүрген уақытына қарамастан, 
діннің ерте және жалпы ең алғашқы сенім формаларын анық-
тауға бағытталған (оның ішінде, мысалы, өткеннің пұтқа 
табынушылық нанымдарына оралу ретіндегі қазіргі заманғы 
неопұтқа табынушылық) зерттеулер. 

- феноменологиялық – әр түрлі діндердің жалпы және 
ерекше белгілерін және әртүрлі діндарлық типтерін анықтай 
отырып, діни сана мен діни тәжірибенің мәнін талдауға бағыт-
талған; 

- салыстырмалы-тарихи – дін дамуының әр түрлі сатыла- 
рын зерттеуге және әртүрлі діндерді салыстыруға бағытталған. 
Салыстырмалы тарихи зерттеу феноменологиялық дінтанудың 
қалыптасуымен тығыз байланысты болды; 

- әлеуметтанулық – діннің қоғамдық институттардың, 
саясаттың, экономиканың дамуына әсерін зерттеу; 

- жүйелік-құрылымдық – дінді күрделі және көп деңгейлі 
жүйелер теориясы тұрғысынан зерттеуге бағытталған [50, б. 
305]. Ол структуралистердің зерттеулеріне, сонымен қатар 
жалпы жүйелер теориясының негізін қалаушы Л. Фон Берта-
ланфидің идеяларына оралады. 

Конфессиялық дінтану деп әдетте белгілі бір конфессиялық 
позициялардан жүргізілетін зерттеулер немесе зерттеу нәти-
желерін діни бірлестіктің қызметімен анықтау мақсатында 
пайдалану түсініледі. 

Атеизм конфессионалдылыққа қарама-қарсы, басқа дүниенің 
(әсіресе тұлға ретінде құдайдың) жоқтығының басымдылығынан 
шығады, жалпы осы мәселені бейтарап абстракциялаумен 
шектелмейді, мақсатты түрде дінді сынауды және оған қарсы 
күресуді мақсат етеді [49, б. 293]. 

Сондай-ақ ғылымның дамуымен және пәнге көзқарасының 
ауысуымен туындайтын бірқатар аралық формалар туралы 
айтуға болады, мысалы, әлеуметтанудың ықпалы кеңейген 
сайын қалыптасатын әлеуметтанулық дінтану, құрылымдық – 
негізінде құрылатын семиотикалық әдістердің және т.б. Соны-
мен қатар, аралық формалар объектіні зерттеудің әртүрлі 
әдістері мен аспектілерін біріктіру арқылы қалыптасады. 



26 
 

 

Аралық сипаттар уақытша, мұндай формалар оқшауланып 
тұрады. Ғылымның дамуымен олар жүйелі-құрылымдық дін-
танудағыдай толыққанды ғылыми мәртебеге ие бола алады  
[49, б. 125]. 

Дінтанудағы пәндік саланың ерекшеліктеріне сәйкес діннің 
әр түрлі аспектілерін зерттейтін бірқатар ғылыми бағыттар 
қалыптасты. 

Діннің әртүрлі аспектілерін зерттейтін бағыттарды сипат-
тайтын болсақ. 

Дін философиясы - дінге қатысты мәселелердің тұтас кешенін 
(құдайдың бар болуы, діни сана, құдай және тарих, құдайдың 
әлемге көріну жолдары, адамның діни қажеттіліктер мен тәжіри-
бесі) зерттеуге назар аударатын философия саласы. Теологиядан 
айырмашылығы әдіс саласында – беделге ие табиғаты туралы 
мәселенің қалай шешілетінінде. 

Дін философиясының алуан түрлілігіне қарамастан, діни 
философияға ерекше ықылас танытатын, дін өзінің кез келген 
түрінде ақиқат болып табылатын авторларды және зайырлы 
бағыттағы, дінге қатысты бейтарап немесе немқұрайлы қарай-
тын авторларды бөліп көрсетуге болады. 

Діни философия кейде теологияға жақындайды, бірақ бұл 
құбылыстар түбегейлі ерекшеленеді. Діни философия филосо-
фиялық дәстүрде дәл қабылданған танымның ұтымды құрал-
дарын, логикалық операцияларды, баяндау стилі мен тәртібін 
қолданумен сипатталады. Ол теологиядан айырмашылығы киелі 
деп танылған мәтіндердегі деректеріне сүйенбейді (бірақ жеке 
философтар кейде бұған ұмтылады). Оның міндеті – адам ақыл-
ойының мүмкіндіктеріне сүйене отырып, дін туралы нені білуге 
болатынын, басқаларға нанымды көрінетіндей өз бетімен нені 
біліп, түсініп, айта алатынын анықтау. 

Дін философиясы үшін құдай мен діннің әрқашан белгілі бір 
маңызы бар деп айтуға болады (дінді тікелей қарау нысанасына 
айналдырғанымен, тұрақты атеистік позицияларды ұстанатын 
дінді белсенді сынаушылардан өзгешелігі). Әйтпесе, біз діни 
философияның шекарасын кеңейте алатынымыз сонша, жаз-
баларында құдай туралы кем дегенде бір кеңейтілген үзінді бар 
кез келген философ оған қосылуға мәжбүр болады. Сондықтан, 



27 
 

 

мысалы, материалистерді XVIII ғ. (Д. Дидро (1713-1784) және 
т.б.) осы тектес шеткері философтарға ғана жатқызуға болады, 
өйткені олар дінді сөзсіз сынау мақсатында кез келген талдауды 
жүргізді [51, б. 733]. 

Дін философиясы мен діни философияны бөлу критерий-
лері (шамадан тыс полемикалық асыра сілтеушіліксіз) фило-
софиялық салмақтылық және дін мәселелеріне, оны сынау 
мүмкіндіктеріне ғана байланысты қызығушылық таныту емес. 
Осы негізде дін философиясына, мысалы, неопозитивизм мен 
аналитикалық философияның өкілдері – Б. Рассел (1872-1970) 
[52], Дж. Дьюи (1859-1952) [53], Э. Фромм (1900-1980) [54]  
кіруі мүмкін. Бұл саланы «сыни дін философиясы» деп атауға 
болады. Дәстүрлі дінді Ф.В. Ницше (1844-1900) тұрғысынан 
құдайдың өлімі туралы декларацияны жариялауға дейін қатаң 
сынға алуды дін философиясының шектен шыққан жағдайы 
ретінде қарастыруға болады [55]. 

Кейде діни философия мен дінге қызығушылық саласына бір 
немесе басқа себептермен түсетін адамдардың философиялық 
тұжырымдамаларынан ажырату қиын. Егер мұндай философ-
тың жеке көзқарастары діни және діни емес элементтерді 
біріктіретін ерекшелікке ие болса, мысалға Л.Н. Толстойды 
(1828-1910) түсіндіруде христиандық идеяларға ұмтылған 
Л. Витгенштейнді (1889–1951) келтірсек болады [56]. 

Діннің күрделі құрылымына сәйкес дін философиясы оның 
әртүрлі аспектілеріне назар аудара алады: құдайдың бар болуы, 
діни сана, құдайды тану, дін аспектісіндегі философиялық антро-
пология, этика, эстетикалық көзқарастар, діни культ және діни 
тіл. 

Әр түрлі философиялық мектептер мен бағыттарда бұл 
сұрақтар солардың ерекшеліктерін ескере отырып шешілді. 
Сәйкесінше, діни құбылыстардың әр түрлі аспектілеріне алғашқы 
қызығушылық белгілі бір философиялық бағыттың басымдық 
қатынастарына байланысты болды. 

Онтологиялық мәселелерге назар аударған философтар 
құдай мен дүниенің бар болуының жалпы мәселелеріне қатысты 
жалпы сұрақтарды құрастырды. Гносеологиялық мәселелерге 
баса назар аудара отырып - құдайды тану және адам санасында 



28 
 

 

құдайдың нақты бейнесін қалыптастыру мүмкін немесе мүмкін 
еместігімен байланысты сұрақтарды қарастырады. Этикалық 
мәселелерге тоқталғанда – моральдық мәнді жағдайларда діни 
сипаттағы адамның мінез-құлық мәселелері, жалпы моральдық 
нұсқауларға қатысты сұрақтарды қарастырады. Эстетикалық 
мәселелерге жүгінгенде – болмыс пен сұлулықтың бейнеленуі, 
сұлулықтың болу мүмкіндігі немесе оның құбылыс ретінде 
сарқылуы туралы діни тұрғыдан түсіндірілетін сұрақтарды 
қарастырады. Феноменология сыртқы «кедергілерден» барынша 
арыла отырып, діни сана құрылымдарының өзін сипаттауға, 
экзистенциализм – сенім мен сенімсіздік алдында тұлға болу, 
құдай және оның жоқтығы мәселелеріне, діни бағыттағы фило-
софиялық антропологияда өз орнын іздейтін, бірегей адамның 
реттелген құрылымындағы діни құбылыстарға қатысты сұрақ-
тарды қарастырады. Бірқатар философтар тіл, таңба және фило-
софиялық герменевтика мәселелеріне жүгінеді (О. Розеншток-
Хюсси (1888–1973) [57], П. Рикер (1913–2005) [58]). Басқала-
рын тарихтың дамуындағы құдайдың көрінуіне байланысты 
тарихисофиялық мәселелер қызықтырады, кейбіреулері тарих 
философиясымен байланысады (мысалы, П. Шонью (1923-
2009)) [59]. 

Сондай-ақ мистицизм философиясы бар, бірақ ол әдетте 
әртүрлі діни сана мен тәжірибені зерттейді, тек сәл өзгеше 
терминологияны қолданады. 

Діни философияның тамыры антика заманында жатыр, фило-
софия тарихшыларының көпшілігінің пікірінше, бұл ғылым 
дамудың белгілі жолын ала отырып, сол кезеңде пайда болды. 
Теологиямен аса тығыз байланысты емес, зайырлы сипаттағы 
діни философия XIX ғасырдан бастап, қоғамдық сана мен 
дүниетанымдағы күрт өзгерістерге байланысты, дін мәселелері 
жаңа өзектілікке ие болып осыған дейін бар болған діни фило-
софия мен теология ұсынған мәселелердің шешіміне сенімсіздік 
тудырған кезден бастап қарқынды дамыды. Бірқатар ғалымдар 
Б. Спинозаны (1632-1677) қатаң діни дәстүрлерді үзген дін 
философиясының алғашқы өкілдерінің бірі деп санайды [60]. 

Көбінесе дін философиясы заманауи жағдайда дінді алмас-
тыруға ұмтылған. Мұны Ф. Ницше, А. Шопенгауэр, М. Хайдеггер 



29 
 

 

(1889-1976) өзінің необуддистік философиялық мотивтерімен, 
К. Ясперс (1883-1969) «философиялық сенім» концепциясымен, 
XX ғасырдағы адам үшін зайырлы дінді құру мақсатында діни 
синтездің бір түрін жүзеге асырған Э. Фромм және Э. Блох 
(1880-1959) [61]  секілді философтардың мысалында айтуға 
болады. 

Дін философиясының феноменін ойлана отырып, осы 
тұжырымдаманың шекарасының анық еместігімен және оны әр 
түрлі авторлардың түсіндіруіндегі айтарлықтай айырмашы-
лықтарын ескеруге тура келеді. 

Діндер тарихы - бұл діни өмірдің тарихи көріністеріне, 
діннің генезисі мен дамуына, діни идеялар, идеялар мен тәжіри-
белерге қатысты ойларды жинақтап, дінді зерттеудегі бағыт. 

Бұл этнография, археология, филология, антропология және 
басқа да гуманитарлық пәндерден алынған мәліметтерді бел-
сенді түрде зерттейтін пәнаралық зерттеу аймағы. Дін тарихы 
гуманитарлық пәндер бойынша (бақылау, сауалнама жүргізу, 
құжаттарды талдау және т.б.) арнайы зерттеу әдістерінің үлкен 
жиынтығын, сонымен қатар теориялық әдістерді қолданады: 
тарихи-генетикалық, салыстырмалы-тарихи, типологиялық, гер-
меневтикалық және құрылымдық-функционалды. Бұған этно-
графияға және қосалқы тарихи пәндерге (геральдика) жақын 
материалдық мәдениетті, сонымен қатар некрополистиканы 
(некрополистерді зерттеу) зерттеу кіреді. 

Дін тарихының дамуы терең өткен дәуірден бастау алады 
(біздің заманымыздың 1-мыңжылдығындағы христиан тарих-
шылары - Евсевий,  схоласт Сократты жатқызуымызға болады). 
Ғылыми пән ретінде дін тарихы Жаңа заманда қалыптасты, 
соның ішінде Д. Юм (1711-1776), Г.В.Ф. Гегель (1770-1831), 
И.Г. Хердерлердің (1744-1803) арқасында. Бұған дереккөздерді 
ғылыми тұрғыдан сынаудың дамуы да ықпал етеді [62]. 

Дін тарихы тек дінді сынау бағытында ғана емес (мысалға 
шын мәнінде теологиялық емес позициялардан сөйлеген про-
тестанттық Тюбинген мектебі христиандық тарихын зерттеуге 
үлес қосқан) әртүрлі теологиялық дәстүрлердің шеңберінде де 
дами түсті. Осыған байланысты Дж. Гримм (1785–1863) және 
Ф.М. Мюллер ұсынған «мифологиялық» мектепті атап өтуге 



30 
 

 

болады. Оның өкілдері, жекелеген түрде, діннің пайда болуын 
аспан құбылыстарын құдайландырудың нәтижесінде (Исус 
Күннің бейнесі ретінде, он екі елші - он екі ай және т.с.с.) 
дамытты. Сондай-ақ эволюционизм бағытында қалыптасқан 
«антропологиялық» Э.Б. Тайлор (1832–1917) [47], Дж. Фрейзер 
(1854–1941) [48] және рационалистік мектеп ерекшеленеді.  

Дін тарихының негізгі алғышарттарының бірі әр түрлі 
діндерді, олардың тарихи тағдырларын салыстыру болып 
табылады, оның қажеттілігін көбіне дінтанудың негізін қалау-
шы деп танылатын Ф.М. Мюллер де атап өтті. Діннің тарихи 
динамикасының ерекшеліктерін түсіну үшін оны өзге нәрсемен 
салыстыру қажет. 

Дескриптивизмге негізделген дінтану феноменологиясы мен 
феноменологиялық мектептің пайда болуы, көрінетін фактінің 
сыртқы бейнесін ғана емес, мәннің өзін ұғына отырып, дәл 
суреттеуге мән беру, дін тарихының мәнін күшейтті. Дінтану-
дың жаңа үлгілерінің бірі дін тарихы салыстырмалы дінтану 
және дін феноменологиясымен біріге отырып XX ғ. дінтанудың 
өзегін құрайды. Дін феноменологиясы өкілдерінің көпшілігі 
тарихи-салыстырмалы зерттеулермен белсенді айналысты 
(Н. Зёдерблом (1866–1931), Р. Отто (1869–1937)). Бірақ фено-
менологияның ұстанымдары да олардың тарихи өзгеруінде 
эмпирикалық фактілерді жан-жақты зерттеудің маңыздылығын 
төмендете отырып, тарихтан тыс, кейде тіпті тарихқа қарсы 
көзқарастың пайда болуына алғышарттар жасады. Оның жарқын 
мысалы ретінде Чикаго мектебінің «діндер тарихының» ең 
танымал өкілі М. Элиаденың (1907-1986) қызметін айтуға 
болады [63]. 

Салыстырмалы дінтану (дінтанулық компаративистика) - 
діннің нақты және жалпы ерекшеліктерін зерттейтін бағыт-
тардың бірі. Оның негізгі мақсаттары: діндер туралы білімді 
жүйелеу, діндердің жіктелуі мен типологиясы, анықтамалар- 
ды нақтылау және жүйелеу және т.б. Компаративистика дін 
тарихымен тығыз байланысты, бірақ оның қызығушылық шең-
берінде тек тарихи дамуындағы өзгерістер ғана емес. 

Салыстырмалы дінтанудың әдіснамалық базасы сандық 
(квантитативты) және сапалық (квалитативты) әдістерге негіз-



31 
 

 

делген. Біріншілері діндерді сандық және статистикалық көр-
сеткіштер бойынша (сенушілердің, қауымдастықтардың саны 
және т.б.) салыстыруды қарастырады, ал екіншілері жеке 
конфессиялар мен жалпы діннің маңызды белгілерін ашатын 
сапалық көрсеткіштер бойынша салыстыруға бағытталған.  

Әртүрлі діни дәстүрлермен кездескен кезде салыстыру 
процедураларын қолдануды Галикарнастық Геродотта (б.з.б. 
484 - б.з.б. 425 ж.) және Гай Юлий Цезарьда (б.з.б. 100/102 - 
б.з.б 44 г.) кездестіреміз. Ежелгі мифологиялық діншілдіктен 
рационалды-теологиялыққа (иудаизм (мысалы, Иосиф Флавий-
дің «Анионға қарсы» апологетикалық шығармасы), христиан-
дық, ислам) көшуімен салыстырмалы зерттеу теологиялық-
апологетикалық (қорғаныс) сипатқа ие болды - салыстыру бір 
дін тұрғысынан жүзеге асырылды және оның нәтижелері басқа 
діннің пайдасына болмады. Эгоға қарамастан, миссионерлік 
қызметтің белсенді дамуы (М. Риччи (1552-1610), сәулетші 
Иакинф Бичурин (1777-1853)), бұл кезде бейтаныс діни тәжіри-
бемен кездесу жағдайының өзі, діндер мен діндерді салыстыр-
малы түрде зерттеуге түрткі болып, конфессиялық бағыттағы 
және таза ғылыми салыстырмалы дінтанудың негізін қалады 
[64]. 

Конфессиялық емес салыстырмалы дінтанудың пайда болуы 
мен дамуы Жаңа заман дәуірінен басталады. Ең маңызды 
ғылыми оқиғаларға И.Г. Гердердің «халық рухы» туралы діни 
наным-сенімдердегі ілімін, халық рухы ұғымы және оның  
В. фон Гумбольдт (1767–1835) тілімен байланысын, үнді-
еуропалық ата тек тілін қайта құру, кейіннен Дж. Дюмезил 
(1898–1986) жалғастырған мифтердің ерекшеліктерін тіл эво-
люциясы тұрғысынан қарастырған Ф.М. Мюллердің салыстыр-
малы мифология теориясын, Ф. Деличтің диффузионизм (1850–
1922) идеяларын жатқызуға болады. Компаративистік тәсіл дін 
социологиясы (Э. Дюркгейм (1858–1917), М. Вебер (1864–
1920)), структурализм (К. Леви-Стросс (1908–2009)) өкілдерінің 
еңбектерінде де кездеседі. Діни компаративистика тек тілді 
зерттеумен ғана  байланысты емес, оның дамуының тіл ғылы-
мының дамуымен бірге бірқатар ортақ кезеңдері бар екенін 
аңғару қиын емес [65]. 



32 
 

 

Қазіргі заманғы салыстырмалы дінтану діндердің, квази-
діндердің, «зайырлы типтегі» діндердің, жаңа діни ұйымдардың 
және т.б. әртүрлі типологияларын әзірлеуде айтарлықтай 
жетістіктерге жетті. Қазіргі заманғы салыстырмалы дінтанудың 
өзекті мәселесі діни сипаттағы кез келген құбылысты сипаттауға 
қолайлы діннің әмбебап анықтамасын әзірлеу мәселесі болып 
табылады. 

Дін феноменологиясы – дінді зерттеу әдістемесі ретінде 
Э. Гуссерльдің идеяларынан бастау алатын философиялық 
феноменологияның әдістері мен категорияларын қолданатын 
дінтанулық пәндердің бірі. Дін феноменологиясының негізгі 
міндеті – зерттеушіге ашылған діннің элементарлы «элемент-
терінің» бір түрі ретіндегі діни құбылыстардың мәнін ашып, 
олардың сипаттамасын, типологиясын және жіктелуін көр- 
сету. 

ХХ ғасырдың басында Еуропада пайда болған дін фено-
менологиясы, ең алдымен Э. Гуссерльдің белсенділігіне бай-
ланысты үлкен танымалдыққа ие болды. Бұл бағыттың ең 
көрнекті өкілдері қатарына Р. Отто, М. Шелер (1874-1928),  
Й. Вах (1898-1955), Ф. Хайдер (1892-1967), П.Д. Шантепи де ла 
Соссе (1848-1920), Г. Ван дер Леув (1890-1950), У.Б. Кристенсен 
(1867-1953), К.К. Блеекер (1898-1983), Н. Смарт (1927-2001) 
жатады. Дін феноменологиясы ХХ ғасырдың бірінші жарты-
сында Чикаго тарихи-феноменологиялық мектебі пайда болған 
Еуропа мен АҚШ-та кеңінен таралды (М. Элиаде, Дж. Китагава 
(1915-1992), Ч. Лонг, Ф. Эшби) [66]. 1930-1950 жж. дін фено- 
менологиясы дінтанудың ең танымал бағытына айналды.  
ХХ ғасырдың екінші жартысына қарай діннің экзистенциалдық 
феноменологиясы (Ж.-П. Сартр (1905-1980), М. Мерло-Понти 
(1908-1961)) және діннің герменевтикалық феноменологиясы 
(М. Хайдеггер, П. Рикер) дами бастайды. ХХ ғасырдың аяғында 
дін феноменологиясының дағдарысы басталады, бұл өз алдына, 
бір жағынан, бұлай деп айтуға ертерек болса да, осы зерттеу 
дәстүрінің тұрақты еместігі (Ц. Вербловски) турасында, ал 
екінші жағынан, діни құбылысты зерттеуде жаңа көзқарастарды 
және принциптерді іздеуге – діннің неофеноменологиясы  
(Ж. Ваарденбург) туралы айтуға мүмкіндік береді. 



33 
 

 

Дін феноменологиясының осал жақтары, ең алдымен, ішкі 
бірліктің болмауы, өйткені ол феноменологиялық филосо-
фияның өзінде де жоқ, мұнда бірнеше негізгі бағыттар бар, 
сонымен қатар ғылым өрісінен ғылым саласына өту қаупі бар 
ерікті және тексерілмейтін құрылымдар аумағына өтіп кету 
қаупі бар. Дін феноменологиясы діни құбылыстарды салыс-
тырмалы талдау мен жіктеу әдістерін белсенді қолданды. Бұл 
әдістер оның (діннің дискриптивті феноменологиясы деп ата-
латын) «скандинавиялық» тармағында танымал болды. 

Алайда, негізгі, іс жүзінде феноменологиялық әдістері  
Э. Гуссерль ұсынған «эпохе» және «эйдетикалық көзқарас» 
әдістері болды. 

«Эпохе» (бұл сөз грек тілінен алынған) зерттеушіге ашылған 
объектіні осы объектіні бұрмалайтын, сыртқы түрін бұлды-
рататын, жеке тұлғаның санасында пайда болған барлық жеке 
көзқарастар мен үкімдерді алып тастау арқылы зерттеуді қам-
тиды. Нәтижесінде, Э. Гуссерль бойынша шындықтың өзі 
(феномен) ашылуы керек, оны қабылдау керек және бейтарап 
сипаттау керек. Дін феноменологиясында «эпохе» дінді зерт-
теудегі идеологиялық бейтараптық ретінде түсінілді. Пара-
доксальды түрде дәл осы ұстаным кейбір зерттеушілердің дінге, 
тіпті жеке конверсияға қолайлы тұжырымдар жасауға итер-
мелеген (Эдит Штайн (1891 - 1942), А. Рейнах (1883-1917),  
М. Шелер). Бұл феноменологияның жеткіліксіз ғылыми сипаты 
үшін сөгіс тудырды. 

«Эйдетикалық көзқарас» әдісі діни құбылыстардың мәнін 
(эйдосын) интуитивті, ең алдымен тікелей түсінуді болжайды. 
Рационалдылық бұл әрекеттің алдында кедергілерді жояды және 
кейінірек алынған нәрсені сипаттау үшін қолданылады. Бұл 
әдістің өзі кейбір жағынан діни ойлауға ұқсайтындығы туралы 
ескертулер дұрыс екенін атап өтуге болады [67]. 

Э. Гуссерль айтқан дүниетанымдық бейтараптық қағида-
сынан шыға отырып, бірқатар феноменологтар зерттеушінің 
діни тәжірибеге ие болуының маңыздылығын баса айтты, бұл 
оның ішкі, интеллектуалды көзқарасын жетілдіру арқылы, дінді 
түсінуді жеңілдетуі керек. Діни құбылыс тарихи-себеп-сал-
дарлық байланыстардан тыс, өз бетінше қарастырылған кезде, 



34 
 

 

зерттеуде тарихи емес көзқарастың кеңеюіне феноменология да 
ықпал етті. Дін феноменологиясында редукционизмге, дінді 
адам немесе қоғам болмысының кез келген басқа саласына 
(мысалы, психологияға) қысқартуға жол бермеуге ерекше назар 
аударылды. Дін ерекше көзқарасты талап ететін мүлдем бірегей 
және автономды құбылыс болуы керек еді. Мұндай көзқарас 
дінтану ғылымының автономды білім саласы ретінде сақта-
луына объективті ықпал етеді. 

Дін социологиясы – дін мен әлеуметтік шындықтың ара-
қатынасын зерттейтін білім саласы. Оның аясында дін әлеу-
меттік құбылыс ретінде де, әлеуметтік қызметтің бір қыры 
ретінде де зерттеліп, діннің қоғамдық өмірдің басқа салала-
рымен қарым-қатынасының алуан түрлілігі қарастырылады. Дін 
әлеуметтануы өз зерттеуі үшін әлеуметтанудың барлық бай 
әдіснамалық базасын пайдаланады: құжаттарды талдау, бақы-
лау, эксперимент, социологиялық сауалнама, социологиялық 
модельдеу. Әлеуметтану феноменологияның ықпалында болды, 
тұтас бір ерекше саланы құрады. Әлеуметтануға феноменология 
әсер етіп, тұтас өзіндік тармақ құрды. 

Социологиялық аспектіде дінге деген қызығушылық ХІХ 
ғасырда әлеуметтану дамуының бастапқы кезеңінде-ақ бай-
қалды. Әлеуметтанудың негізін салушы О. Конт (1798-1857) 
қоғам мен интеллект дамуының үш кезеңін («үш кезең заңы», 
ғалым оны әмбебап деп санаған) бөліп көрсетті. «теологиялық», 
яғни діни, ол әлемді табиғаттан тыс призма арқылы түсінумен 
байланысты қоғам дамуының бастапқы кезеңін қарастырды. Ол 
ұсынған эволюционистік көзқарас Г. Спенсердің (1820–1903) 
және Э.Б. Тайлордың еңбектерінде дамыды, ол прогрестің бір 
түрі ретінде діннің қарапайым түрлерінен (анимизм және т.б.) 
политеизм мен монотеизмге дейінгі дамуын зерттеді. Бұл ХІХ 
ғасыр мен ХХ-шы ғасырдың алғашқы ширегі үшін жалпы-
адамзаттық прогрестің объективті болмай кейде дерлік сенімге 
айналған уақытына тән, және кең тараған. Маркстік әлеуметтану 
шеңберінде діннің қалыптасуына, экономикалық құрылымына, 
өндіріс тәсіліне тікелей тәуелділігіне назар аударылды; дін 
экономикалық және билік қатынастарын реттеу, заңдастыру 
механизмі ретінде түсініліп, оған компенсаторлық терапевтік 



35 
 

 

функциялар («дін – халықтың апиыны») және бақылау функ-
циялары жүктелді. Дін саяси және экономикалық күрестің ең 
маңызды құралы және сонымен бірге таптық қатынастар- 
дың өнімі (діннің таптық табиғаты туралы ілім) ретінде түсі-
нілді. 

Дін социологиясының дербес ғылыми пән ретінде бекітілуі 
Э. Трельч (1865–1923), Э. Дюркгейм және М. Вебердің есім-
дерімен тығыз байланысты. 

Э. Трельч, М. Вебермен бірге діни топтардың (шіркеу - секта 
- конфессия) типологиясын әзірледі, ол осы уақытқа дейін 
маңызын жоғалтпады және дін мен әлеуметтік-экономикалық 
жағдайлардың өзара әсер ету механизмдерін анықтады. 

Э. Дюркгейм дінді әлеуметтік шындықтың ерекше түрі 
ретінде қарастырды, қоғамның өзін құдай деп санауға бейім 
болды. Діни түсініктер, ырымдар мен рәміздер ол қоғамның 
біртұтастығын және оның үйлесімді жұмыс істеуі - ынты-
мақтастықты қамтамасыз етуі деп түсінді. Дін адамның мінез-
құлқын тиімді басқарады, әсіресе суицид қаупін төмендететін 
жағдайлар жасайды. 

М. Вебер діндердің қазіргі қоғамның қалыптасуына әсерін 
зерттеді. Классикалық шығармаларға айналған «Протестанттық 
этика және капитализм рухы», «Әлемдік діндердің экономи-
калық этикасы» еңбектерінде діндердің экономикалық іс-әре-
кеттің, билік қатынастарының, мәдени және басқа ерекшелік-
тердің нақты формаларын қалыптастырудағы рөлі көрсетіл-
ген. Ғалым діндарлық түрлерінің әр түрлі топтағы адамдар-
дың, олардың тұрғылықты жерінің (қаланың, ауылдың) және 
т.б. байланысты ұқсастықтары болуы мүмкін екендігін көр-
сетті. Дінді зерттеуге веберлік көзқарас дін социологиясы-
ның негізгі парадигмасына айналады, дегенмен ғалымның  
өзі ешқандай ғылыми теорияны, оның ішінде өзінің теория-
сын да абсолюттендіруге болмайды деген ойды ұстанатын 
[68]. 

Ресейлік дін социологиясының көрнекті өкілдері ретінде 
В.И. Гараджа мен Ю.А. Левада атап өтуге болады. 

Дін психологиясы - діннің ішкі және сыртқы психологиялық 
аспектілерін зерттейтін дінтанудың бір саласы. 



36 
 

 

Дінге деген қызығушылық ХІХ-ХХ ғасырлар тоғысында, бұл 
ғылымның қарқынды дамуы кезінде пайда болды, бірақ кейінірек 
жоқ болып кеткен жоқ. Діннің сыртқы аспектілерін (жеке және 
топтық мінез-құлық) зерттеуде психология қазіргі уақытта 
социологиямен тығыз байланысты. Сонымен қатар, діннің ішкі 
аспектілеріне қатысты феноменологиялық мектеп діни сана 
құбылыстарын таза психикалық құбылыстарға дейін төмендету 
қаупін дұрыс ескертеді, өйткені бұл биологизация мен психо-
логиялану қаупін тудырады. 

Дін психологиясы осы ғылым үшін дәстүрлі әдістер кешенін 
(бақылаудың әртүрлі түрлері, өмірбаяндарды талдау, әртүрлі 
сынақ түрлері, тұлғалық қарым-қатынастарды зерттеу, социо-
метрия), сонымен қатар салыстырмалы түрде жаңаларын, 
мысалы, (В. Франкл (1905–1995)) ұсынған экзистенциалды 
талдау әдістерін пайдаланады. Психологиядағы барлық негізгі 
мектептердің өкілдері діни құбылыстарды түсіндіруге тырысты, 
оның ішінде белсенділік психологиясы, бихевиоризм, психоана-
лиз, гуманистік деп аталатын психология (оған экзистенциализм 
қатты әсер етеді), гештальт психологиясы және т.б. Сонымен 
бірге алынған нәтижелер мен түсіндіру модельдері әртүрлі 
болып шықты және әртүрлі ғылыми құндылықтарға ие болды. 
Бұл көбінесе зерттеушінің алғашқы қатынастарына байланысты 
болды. Мәселен, материализм бастапқыда дұғаны кәдімгі пси-
хикалық құбылыстардың шегінен тыс нәрсе ретінде қарастыру 
мүмкіндігін жойды. Антрополог және криминалист Ч. Ломброзо 
(1835-1909) спиритизм құбылыстарын зерттей келе, ондағы 
психикалық іс-әрекеттің тұрақты көріністері бар деген тұжы-
рымға келді, ғылым әлі қанағаттанарлық түсініктеме берген 
жоқ. Осыдан дінді ұжымдық невроздың түрі (ерте психоанализ, 
З. Фрейд мектебі (1856-1939)) немесе тіпті галлюцинаторлық 
бұзылыстар, сандырақтар немесе психикалық патологияның 
басқа түрлері ретінде түсіндіру әрекеттері туындайды. Осы-
лайша, кейде ғылымға қауіпті қателік жіберілді - таңдалған әдіс 
зерттеу пәніне әсер еткені соншалық, ол оны өзгертті, ал зерт-
теуші алдында зерттеу қатты өзгерген түрінде пайда болды. 

ХІХ және ХХ ғасырлар тоғысында дін сондай-ақ психо-
логияға қызығушылық таныта бастайды, оны сенушілермен 



37 
 

 

жұмысты жақсартудың және бірқатар діни құбылыстарды 
неғұрлым толық түсіндірудің қосымша құралы ретінде қабыл-
дайды. Алайда, бұған дейін де белгілі бір күйлерді («құбы-
лыстарды», құмарлыққа деген күдік және т.б.) бағалау кезінде 
дін өкілдері таза психологиялық (оның ішінде патопсихоло-
гиялық) түсініктемелерді алып тастауды талап етті. ХХ ғасырда 
діннің мұндай психологиясы діни тәжірибенің психикалық 
компоненті мен бұдан былай психикамен байланысты емес 
нәрсені анық айырды (мысалы, Д.Е. Мелехов (1899–1979) [69]. 
Дінді психологиялық тұрғыдан таза зайырлы түсіндіру әре-
кеттері психология тұтастай дамып келе жатқан кезде, әсіресе 
ХІХ ғасырдан бастап қарқынды дамуда. 

Ф.Д.Э. Шлейермахер (1768-1834), дінді және эмоционалды тәжі-
рибе саласын «құдайшыл жанның аффектілерін» жақындастыруға 
бейім, өзіндік дін психологиясының алғашқы өкілі. Бұл зерттеушіні 
дінді психологизациялауға серпін берді деп айтуға негіз береді, 
алайда ол өзі психологиялық бағытқа жатпайтын. Дж. Фрейзер 
діннің пайда болуы таным процестеріндегі ақаулармен, яғни 
психикалық процестермен байланысты екенін көрсетті [70].  

В. Вундт (1832-1920) психологияға эксперименттік әдісті 
енгізіп, зерттеудің дәлдігіне ұмтылды. Оның оқушысы С. Холл 
(1844-1924) американдық дін психологиясының негізін қалау-
шы болды. У. Джеймс (1842-1910) дін психологиясының дербес 
пәнге айналуына үлес қосты. Психология дінге қатысты қатаң 
бейтарап болды, бірақ психологиялық редукционизм әлі күнге 
дейін бірқатар зерттеушілерде кездесетін [71].  

Діннің мәнін және діни сананың табиғатын басылған қалау-
лармен байланысты бейсаналық процестермен түсіндіріп, дінді 
ұжымдық невротикалық мінез-құлық түрі ретінде қарастырған 
З.Фрейдтен бастап оның негізін салушы психоанализдің ең 
әйгілі өкілдері белгілі. Бұл тізбекті К.Г. Юнг (1875–1961) 
жалғастырады, бірақ бейсаналықты З. Фрейдке қарағанда бас-
қаша түсіндіреді және жыныстық тартылыстардың жетекші 
рөлін мойындаудан бас тартады. Ал, Э. Фромм болса, қатаң 
психологизмнен бірте-бірте алшақтап, дінді адам мен қоғамның 
құндылық бағдарлар мен басымдықтар жүйесіне деген жалпы 
бастапқы қатынасымен байланыстыруға тырысады. 



38 
 

 

Дінге психологиялық және ерте феноменологиялық көзқа-
растың (діни сананың негізінде жатқан жанның ерекше көңіл-
күйі туралы айтқан Р. Оттодағы сияқты) нақты шекараны 
анықтау әрқашан мүмкін бола бермейді, бірақ феноменология 
психологиялық редукционизмге тек қана қарсы тұратынын есте 
ұстаған жөн. 

ХХ ғасырдың екінші жартысында психологияның әлеу-
меттанумен жақындасуы күшейіп, діндарлықтың, діни мінез-
құлықтың, діни әлеуметтенудің әлеуметтік факторлары зерт-
телуде. Г. Олпорт (1897–1967) әлеуметтік психология шеңбе-
рінде ішкі және сыртқы діни мінез-құлықты ажыратты. Бірін-
шісі – әлеуметтік мәртебені сақтауға, екіншісі – өзін-өзі жетіл-
діруге бағытталған. М. Аргайлдың (1925–2002) зерттеулері діни 
мінез-құлықтың жас, этникалық параметрлер және әлеуметтік 
мәртебе ерекшеліктерімен байланысын ашуға мүмкіндік берді. 
Л. Фестингер (1919–1989) діни адам мен қоршаған шындық 
арасындағы қақтығыс туралы зерттеулердің иесі. ХХ ғасыр 
ғылымының белсендірілген «Өлім психологиясының» тана-
тологиялық мәселелерін зерттеу, мұнда дін міндетті түрде 
зерттеу саласына қатысады (Д. Бэтсон, Л. Вентис, С. Гроф),  
Э. Кюблер-Росс (1926 – 2004)). Қолданбалы, психотерапиялық 
қызметте діннің рөлі мен діни мінез-құлық үлгілері мәселе- 
лері де түсіндірілуде (В. Франкл, Л. Бинсвангер (1881–1966)) [72]. 

Діни семиотика (грек тілінен аударғанда semion - белгі) - бұл 
діннің белгілік компонентін де, белгілер саласына қатысты кез-
келген діннің ерекше құбылыстарын да зерттейтін бөлім. 

Діни семиотика (құрылымдық-семиотикалық дінтану) - бұл 
жас, бірақ белсенді дамып келе жатқан дінтану саласы, семио-
тиканың өзі лингвистикадағы семиотикалық «төңкерістің» және 
белгі мәселесіне деген ғылымдар арасында атап айтқанда  
логикадағы қызығушылықтың артуының арқасында жеке ғылым-
ға айналды Ф. де Соссюр (1857-1913), С.С. Пирс (1839-1914),  
В.В. Морис (1901-1979) [71, б. 135]. 

Зерттеу моделі бар, соған сәйкес семиотикалық әдіс қазіргі 
дінтану ғылымында бірқатар логикалық-математикалық әдіс-
терді қолдануға дейін осы ғылымның дәлдікке деген ұмты-
лысын қанағаттандыратын негіз болып табылады. Бұл жағдайда 



39 
 

 

ғылыми қызығушылықтардың бағыты дәстүрлі салыстырмалы 
зерттеулер арқылы діннің мәнін анықтауға тырысудан діннің 
өзінен тысқары туралы айтатын тілін зерттеуге және қатаң 
сипаттауға, әртүрлі діндердің құдай мен Құдай туралы жалпы 
басқа әлем туралы айтуындағы ұқсастықтар мен айырмашы-
лықтарды анықтауға ауысады. Сонымен қатар тіл тек сөз тілі 
ретінде ғана түсінілмейді, мысалы, суретті бейнелер тілі т.б. 
Сонымен қатар, дін әрқашан белгілер жүйесі мен оларды 
қолданудың белгілі бір ережелерінің жиынтығы ретінде түсіні-
летін тіл мәселесіне өте сезімтал болды. Буддизмнің кейбір 
салаларындағы тілдің құдайлық мәні туралы идеяларды, иуда-
измдегі қасиетті тіл түсінігін, исламдағы бірқатар символ- 
дық белгілерге тыйым салуды және ондағы араб тілінің ерекше 
рөлі туралы Құран мәтіні, христиандықтағы қасиетті рәсім- 
дер туралы ілім және соңғысының иконографиялық каноны 
туралы идеяларды атап өту жеткілікті.  

Ғылым дамуының қазіргі кезеңінде семиотика герменев-
тиканы, әдетте қасиетті мәтіндерді түсіндіру туралы ғылымды 
біртіндеп өзіне сіңіруде. 

Біз семиотикалық белгілерге ұқсас белгілердің жіктелуін, 
әулие Августин (354-430) заманынан бастап көреміз. Семио-
тиканың белгілеу механизмі сияқты маңызды мәселесін схолас-
тикалық кезең философтары мен теологтары егжей-тегжейлі 
зерттеді. 

Сонымен бірге дін семиотикасының әдіснамалық негіздерін 
негізінен дін мәселелерімен тікелей айналыспаған зерттеуші- 
лер салды. Шетелдік ғылымда бұлар Ф. де Соссюр, Р. Барт 
(1915–1980), У. Эко (1932 ж.т.), ресейлік ғылымда семиотика-
ның негізін салушылар Ю.М. Лотман (1922–1993) Б.А. Успенский 
(1937 ж.т.). Кейін дін семиотикасының дамуына К. Леви-Стросс, 
К. Гирц (1926-2006), П.А. Флоренский (1882-1937), С.С. Аверинцев 
(1937-2004) зор үлес қосты. Қазіргі уақытта семиотика сала- 
сын дамытушылар ретінде Г.В. Гриненко, А.М. Прилуцкий, 
Н.Б. Мечковская, А.А. Романов, А.М. Лидов, В.А. Фриауф, 
В.Ю. Лебедевтің есімдерін атап айтуға болады. 

Дін семиотикасы әдістерінің ішінде белгінің құрылымын 
талдау, мәтінді талдау, семантикалық талдау (мағынаны талдау), 



40 
 

 

дискурсты талдау, семиотикалық модельдеу және жүйе-құры-
лымдық талдау әдістері бар. Бұл әдістер ым мен тілдің негізгі 
қасиеттерінің бірлігіне байланысты осы салада қолданылады. 
Семиотикалық тәсілдің маңызды ерекшелігі - міндетті түрде 
сөздерден тұрмайтын әртүрлі тілдерге (белгі жүйелері) назар 
аудару (сөздік белгілер вербальды белгілер деп аталады, 
басқалары вербальды емес белгілер деп аталады). 

Семиотика барлық белгілер шындығының жиынтығы және 
белгілердің белсенділігі ретінде діннің ең маңызды және 
ажырамас бөлігі болып табылады. Оның негізгі функциялары: 

- символизация, яғни діни топты бейнелейтін және оның 
мәнін көрсететін негізгі белгілерді жасау; 

- бір тілді қолдану негізінде топты жинау және шектеп алу 
(фрагментация); 

- біртұтас мәтін құру, қасиетті ақиқаттарды, қасиетті оқи-
ғалардың барысын, діни сенім қағидаларын жинақтау (мұндай 
мәтіндер ауызша болып, кейінірек жазылуы мүмкін - ежелгі 
халықтардың есте сақтау қабілеті өте дамыған, бұл үлкен 
мәтіндерді есте сақтауға мүмкіндік берді); 

- рәсімді діннің ажырамас бөлігі ретінде ұйымдастыру. 
Белгілер семиотизация процесін жүзеге асырады – діннің 

сыртқы жағының қалыптасуы, оның ішінде белгінің өмір сүру 
принциптеріне бағынатын ырымдарды қоса алғанда кіреді. 

Ритуал оның иерофандық қызметін айқын көрсетеді. Бұл 
шынайы, сенушінің көзқарасы бойынша киелі, о дүниелік күш-
тің күнделікті өмірдегі көрінісі. Діндер тарихындағы көптеген 
эпизодтар, соның ішінде қақтығыстар белгілермен, соның ішін-
де оларды түсінудегі, түсіндірудегі және қолдану ережелеріндегі 
айырмашылықтармен байланысты болды. Осылайша, Варфо-
ломей түнінің оқиғалары француз кальвинистерінің шиеленістің 
күшеюіне әкеліп соқтырған қақтығыстың екінші жағын қатты 
ренжітетін келемеж түрінде білдірілген қауымдастықта Мәсіхтің 
болуын жоққа шығаруымен де тудырды бұл үлкен жарылыс 
болды [73, б. 138–189]. 

Семиотика сонымен қатар белгілерді анық және анық емес 
түсініктермен, мағынасы жағдайға (ситуациялық мағынаға) 
қатты тәуелді болатын белгілерді, сайып келгенде, белгі бірнеше 



41 
 

 

мағынаға ие бола алатын полисеманттылыққа (полисемияға) 
ажыратады. Осы жағдайдағы қасиетті мәтіндер үшін мүмкін 
болатын мағыналардың көп деңгейлі жүйесі ажыратылады, және 
әрбір жағдай үшін белгілі бір деңгейдің мәні басты болуы керек. 

Дін семиотикасы әр түрлі діндердегі құдай мен басқа әлем 
бейнелерінің ерекшеліктері туралы сұрақтарды зерттейді. Зерт-
телетін мәселелердің тағы бір тобы - дін тіліндегі ұқсастықтар 
мен айырмашылықтар, әр түрлі мәдени және тілдік дәстүрлер 
тұрғысынан ұқсас және бірдей нәрселерді білдіру тәсілдері. 
Кейде айырмашылықтар тілдің көмегімен ойды білдіру тәсіл-
деріндегі айырмашылықтардың нәтижесі болып табылады. 
Басқа жағдайларда, бірдей немесе ұқсас тілмен сөздердің немесе 
басқа белгілердің мағыналары мүлдем басқа, олардың ұқсас-
тығы тек сыртқы сипатта болады (мұндай құбылыс белгінің 
омонимиясы деп аталады). 

Тіл коммуникативті қызмет атқаратындықтан, дін семио-
тикасы әлеуметтану мен психологиямен біртұтас зерттеу 
саласына еніп, діни қарым-қатынастың барлық түрлерінің заң-
дылықтарын зерттейді. Мұндай коммуникацияның көлденең 
(бірлескен дінді ұстанатындар қауымы) және вертикальдық 
(тылсым әлемге сілтеме жасайтындар) өлшемдері бар. 

Тілдің шектеулік (демаркациялау) қызметі бар. Католицизм-
де латын тілін немесе орыс православиесінде шіркеу славян, 
ислам дінінде араб тілін қолдану қасиетті және профандық 
салаларын айқын ажыратады. Өйткені, «қарапайым» тілдерге 
көшкен кезде де, көбінесе олардың ерекше жағдайға, ғибадатқа 
немесе теологиялық пайымдауға қолайлы ерекше түрлері қол-
данылады. Бұл жағдайда әдеби тілге көшу, күнделікті ауызекі 
сөйлеу, жаргон т.б. қасиетті сәулет, каллиграфия, кескіндеме 
немесе музыкадағы лингвистикалық шекараларды бұзумен тең 
дәрежеде семиотикалық тұрғыдан алғанда ерекшелік болар еді. 
Өйткені, бұл оңай маңызды мағыналардың жоғалуына ғана 
емес, сонымен қатар пародияға әкеледі, яғни киелі нәрсені қор-
лау, қирату. Тілдің өзгеруі діни қауымдастықтың бөлінуін 
білдіруі мүмкін және тіпті оның себебі болуы мүмкін. 

Дінтану және онымен сабақтас пәндер дін тілдеріне жалпы 
сипаттама беру үшін қолданылатын ғылыми тіл олардың 



42 
 

 

ғылыми сипаттамасының метатілдері (тілден жоғары) болады. 
Қазіргі дінтанудың кезек күттірмейтін міндеттерінің бірі - әр 
түрлі діндердің белгілерінің сипаттамаларын түсіндіруге ыңғай-
лы тіл - біртұтас метатілді құру. Көпшілік семиотиканы дінтану-
ды бірыңғай әдістемелік негіздермен қамтамасыз етуге қабілетті 
ғылым ретінде қарастырады. Сонда біз дінтанудың дамудың 
түбегейлі жаңа кезеңіне шығуын және нақты ғылымның пози-
циясына айтарлықтай жақындауын күтуімізге болады. 

Гуманитарлық және әлеуметтік ғылымдар қарапайым 
адамдар жасаған «данышпан жаңалықтардан» едәуір дәрежеде 
зардап шегетіні белгілі. Дінтану саласында жеткілікті дайындық 
пен тиісті білімі жоқ адамдар ғылыми деректерді мүлдем ескер-
мейтін экстравагант теорияларды дамыта бастайды. Көбінесе, 
оккульттік немесе шығу тегі өте түсініксіз, түсінік пен интуи-
цияның жемісі болатын мұндай көзқарастар ғылыми термин-
дермен, сілтемелер жүйесімен, кең библиографиялық тізіммен 
жасырылады, бұл оқырманға бір қарағанда «ғылыми» деген әсер 
қалдырады. Алғашқы дінтанулық зерттеулер құзыреттілігі  
жоқ және оқығанына сыни тұрғыдан қарай алмайтын адам үшін 
мұндай жалғанғылыми кітап дінге деген мүлдем қате көзқарас 
қалыптастыруы мүмкін. 

Бірінші тараушаны қорытындалай келе біз жалпы дінтану 
туралы ғылымның жалпы оқу орындарында берілетін дінтану-
лық білімнің арақатынасына сараптама жасадық. Жалпы дін-
тану зерттеу саласына байланысты бірнеше бағытқа бөлінеді дін 
философиясы, дін психологиясы, дін феноменологиясы, діни 
семиотика, дін социологиясы діндер тарихы. Әрбір бағыттың өз 
алдына дербес зерттеу объектісімен зерттеу пәні бар екені 
соларға қысқаша түсіндірме беру арқылы сипатталды. Осы әрбір 
дінтанудың құрамдас бағыттарының негізін салушы ойшыл-
дардың берген анықтамаларына тоқталып мысалдар келтірілді. 
Біздің келтірген ақпараттарымыздан түйіндегеніміз дін туралы 
ғылым мен дінтанулық білім бір бірімен өте тығыз байланыста, 
қандай жағдайда дін туралы ғылыми ізденіс барысында болсын 
дінтанулық білімді жетілдіру мақсатында болса да адамның 
жеке басының діндарлығы немесе ұстанатын діни көзқарасы 
оның іс-әрекетіне кедергісін келтірмеуі тиіс.  



43 
 

 

ХХ ғасырда пайда болған салыстырмалы дінтанудың әдіс-
намалық принципіне сүйене отырып біз талдаған дінтанулық 
концепциялар әр түрлі діндерді қарастыра отырып, олардың 
өзіндік ерекшеліктеріне баса назар аудару арқылы топтама-
лайды (классификациялайды).  Әр дін адам өмірінің мәніне, 
негізгі экзистенциальды сұрақтарға өзінше жауап береді, деген-
мен оларды біріктіретін нәрсе олардың барлығы діндар адамға 
ортақ  мінездеме береді. Дінтанулық ұстанымдағы тұжырым-
дардың ешқайсысы қандай да бір діннің құндылықтарының 
артықшылығын көрсетуді мақсат етпейді. Бұл мәселені теоло-
гиялық және философиялық пікірталастардың шеңберінде 
қалдырады.  Дінтанудың әр саласы барлық діндер (ұлттық дін-
дерден бастап, әлемдік діндер, қазіргі жаңа діни ағымдарды 
қосқанда) адамзат мәдениетінің ерекше бір бөлігі ретінде 
қарастырылады.  Діннің пайда болуын, қалыптасуын, дамуын әр 
түрлі қоғамның мәдениетімен және әлеуметтік-саяси процестер-
мен тығыз байланысты зерттеледі. 

 
1.2 Дінтанулық білім берудің халықаралық тәжірибесі 
 
Дінтанулық білім дінді ғылыми позиция мен философияның 

әр түрлі бағыты тұрғысынан зерттеп, діни бірлестіктермен 
байланыссыз, бейтарап зерттеуге бағытталған. Дінтанулық білім 
дінді зерттеу, діни мәдениетті қалыптастыру саласында барлық 
қоғам мүшелеріне арналған зайырлы білім болып табылады.  

Дінтанулық білімді діни білімнен ажыратып тұратын бас- 
ты әдіснамалық негіз: ғылымилық, яғни объективтілік және 
дүниетанымдық бейтараптылық. Діндер және діни бірлестіктер 
туралы түсіндірме бергенде дінтанулық білім ғылымилық 
принципін ұстанып, білім алушының бойында белгілі бір дінге 
деген бағамдық қатынасты қалыптастырмайды, зайырлылық 
принципінің сақталуын көздейді.  

Дінтанулық білім берудегі басты мақсат мемлекеттің 
зайырлылығын негізге ала отырып, қазақстандықтардың ұлттық 
дәстүрге негізделген, салт-дәстүрмен кереғар келмейтін діни 
санасын қалыптастыруға тұғыр болу. Зайырлылық еліміздің 
тәуелсіздік алғаннан жариялаған басты принциптерінің бірі. 



44 
 

 

Қазақстандағы дінтанудың қалыптасуына ресейлік дінта-
нудың өз ықпалы болды, тағдырын да анықтады деуге де 
болады деген ойдамыз.  

Ресейде формалды түрде дінтанудың бастамасын тілдегі сәйкес 
терминнің пайда болуымен (1939, Э. Тайлордың «Алғашқы 
мәдениет» еңбегінің аудармасына жазған В.К. Никольскийдің алғы 
сөзінде) және білім беру жүйесінде дінтанудың институали-
зациясы болған кезеңмен байланыстырылады (1959,  МГУ-дің 
философия факультетінде дін және атеизм тарихы мен теориясы 
кафедрасының ашылуы – алғашқы ресейлік дінтану кафедрасы) 
[74].  

Қазақстан Республикасында дінтану ғылымы, дінтанулық 
білім дамуына байланысты өте жас ғылым саласы болғанымен, 
бірқатар шетелдік ғалымдардың жұмыстарын зерттей келе, 
жалпы дінтану жайында алғашқылардың бірі болып сөз қозғаған 
Н.А. Рубакиннің әйгілі «Среди книг» еңбегіне талдау жасалып 
және қазіргі заманғы батыстық дінтануда өзіндік орны бар, 
дінтану саласының өкілі ретіндегі Н. Смарт еңбектеріне талдау 
жасап, салыстырмалы тұрғыдан қарастырылды. 

Осы жұмысты жазу барысында Н.А. Рубакиннің еңбекте-
ріндегі дінтану мәселесіне қатысты айтқандарына тоқталып 
өткенді жөн көріп отырмыз.  

Н.А. Рубакинның дін тарихы, философиясы, социологиясы 
және психологиясына қатысты көзқарастары ең ірі әрі фунда-
менталды еңбектерінің бірі «Среди книг» еңбегінде көрініс тапқан.  

Еңбекті құрастыру барысында Н.А. Рубакинге көптеген көр-
некті орыс ғалымдары, қоғам қайраткерлері көмек көрсеткен, ол 
туралы автор өзінің еңбегінің кіріспе сөзінде атап өткен. Автор өз 
жұмысында бірқатар әдебиеттер тізімін ұсынады. Әрбір идеялық 
бағыт түсіндірмелеуден бұрын соған байланысты өзінің ұсы-
ныстарын білдіреді. Автордың жұмысының екінші томында 
дінтануға қатысты 850-ге жуық мақалалар мен оқулықтар тізімін 
береді.  

ХІХ ғасырда орыс тілді кітаптар мен мақалалар жинағы 
ретінде бірегей тізім болып табылатын кітапқа қосымша ретінде 
«Иллюстрацияланған діндер тарихы» деген атпен Д.П. Шантепи 
де ля Соссе құрастырып шығарған тізім берілген. Бұл тізімде 



45 
 

 

әдебиеттер тізімі сала-сала бойынша бөлінген: дін тарихы 
бойынша жалпылама шолу, діни наным-сенімдердің салыс-
тырмалы зерттеулері, діни сенімдердің шығу тарихы, алғашқы 
қауымдық халықтардың сенімдеріне жалпылама шолу.  

Алғашқы қауымдық адам туралы басты шығарма, жекелеген 
халықтардың наным сенімдері туралы, Шығыстың, Қытайдың, 
Жапонияның, Мысырдың, Ассирияның, Вавилонияның, Фини-
кияның және Сирияның діндерінің жалпы шолулары. Бұл қыс-
қаша жинақта христиандық туралы, шіркеулер туралы, сек-
танттық туралы әдебиеттер қарастырылмаған. Бұл анықтама-
лық жинақты Б.Н. Трубецкий қайта қарастырып, 1897 жылы 
«Философия және психология сұрақтары» деген журналдың 
бірінші номерінде «Діндер тарихының библиографиясына (орыс 
және шет тілдердегі кітаптарға шолу)» деген тақырыптағы 
мақаламен басып шығарды. Д.П. Шантепи де ля Соссенің 
кітабында көрініс тапқан анықтамалық жинаққа қарағанда 
Рубакиннің еңбегі «Иллюстрацияланған діндер тарихында» 
көрініс тапқан кітаптар мен мақалалардың санынан бес есеге 
артық анықтамалық жинақтан тұрды.  

Автор өзінің көзқарасынан үстемдік етуші шіркеуге де 
сектанттыққа да қатысы бар апалогеттік кітаптардың авторы-
лармен діндар ғалымдардың әдебиетін алып тастап өзінің 
шолуына  көбінесе дін туралы ғылыми-сыни әдебиетті кіргізген. 
Осы еңбектерге баға беру барысында ол: «батыстық-еуропа-
лықпен салыстырғанда орыс діни-құдайтанулық әдебиет өзінің 
өте қарапайымдылығымен көп жағдайда мүлдем жұтаңдығымен 
таңқалдырмай қоймайды» [75, б. 237].  

Н. Рубакин өзінің шолуынан орыс тіліне аударылған 
шетелдік әдебиетті бөліп жармаған және де одан бөлек әлі 
аударылмаған бірақ аударылуға тұрарлықтай бірқатар кітап-
тарғада сілтеме берген. Әдебиеттерді сараптау барысында  
Н. Рубакин партиялық көзқарас пен ұстанымнан бас тарту керек 
деген ұстанымда болғаны, және ол ұстанымы оның «партиядан 
сырт немесе партиядан жоғары» болу керек деген ойынан 
аңғарылады [75, б. 239]. 

«Среди книг» еңбегінің бірінші томында «Ең алдымен 
адамдарды ажыратушы нәселерге емес оларды біріктіруші 



46 
 

 

нәрселерге қарайық» деген ойды ұстанады. Өз шығармасында 
ол полемикадан алыс болуды армандаған, себебі көп жағдайда 
полемика адам баласына тән кез келген эмоцияларына 
байланысты ақиқатты бұрмалаудың бірден бір ұтымды тәсілі 
болып келеді деп есептеген. Алайда Рубакин әсіресе дінтану 
бойынша кітаптарды сараптау барысында әрине полемикадан 
алыстай алмады. Сол заманғы өзекті маселе социализмді жақ-
таушылардың дінге деген қарым-қатынастарын қарастыру 
барысында «Заманауи шіркеулік ұйымдарды діни сынға алып, 
барлық ағымдардың социалистері әлеуметтік фактор ретінде 
христиандыққа тоқталып өтіп діннің кері рөлін баса айтады» 
деген ойлары да бар [75, б. 290] 

Дінтануды сипаттау барысында басшылыққа «әлеуметтік 
өмірдің ең маңызды факторы экономикалық факт» деген ойды 
ұстанған [75, б. 239]. Автор Лютгенаудың «Жаратылыстанулық 
және әлеуметтік дін (материалдық тұрғыдан діндер теориясы) 
Спб. 1908ж.» атты кітабына сілтеме жасайды.  

Н. Рубакин К. Маркстың «Саяси экономикаға сын» атты 
еңбегіне жазған алғы сөзін «Қоғам мен оның рухани мәдениеті 
туралы әдебиетті классификациялауға арналған сәтті  схема» 
ретінде қабылдайтындығын айтады.  [75, б. 233]. «Экономика-
лық фактордың приматын қабылдай отырып, біз жоғары рухани 
көріністерден бастау алып оның тереңіне қарай үңіліп, оның 
негізінде түбінде жатқан экономикалық құбылыстарға әлеу-
меттік өмірдің құбылыстарын топтастырамыз» [75, б. 233]. Бұл 
жерде Рубакин дінге деген маркстық  көзқарасты ұстанды 
деуден аулақпыз. Ол тек қана Маркске сілтеме жасамайды соны-
мен қатар П. Лавров пен Н. Михайловскийдің көзқарастарымен 
толығымен келіседі. Ол Н.К. Михайловскийдің Иван Грозный 
туралы кітабының кіріспесіндегі қойылған неліктен және 
қалайша діни мәселелер адамзатты қинаған және қинауда, 
неліктен адамзат мәдени тұрғыдан дами түскен сайын діни 
мәселелер анағұрлым күрделірек және тереңірек бола түседі, 
адамзатқа дін не үшін қажет және нақты қандай дін деген 
сұрақтарға жауап іздеген. 

Н. Рубакин «қоғамның діни-шіркеулік жүйесін» зерттеуші 
ретінде дінтануда әртүрлі кезеңдердің діни жүйелерін, діни 



47 
 

 

догматтарды, культ және шіркеулік ғимараттарды олардың 
тарихы мен дін философиясына сәйкес бөліп қарастырған. 
Ғалым ерекше назарды дінді психологиялық, әлеуметтік негізде-
рінде қарастыруға, ғибадат пен оның ұйымдастырылуына, 
адамның діни өмір салтының әлеуметтік болмыстың басқа да 
салаларына: саяси әлеуметтік жүйеге, ағарту ісіне, ғылымға 
деген қатынасында қарастырады. Оның еңбегінің ең маңызды 
тарауларының бірі дін философиясы болды. [75, б. 293-333].  
Ол діни сенімдерді зерттеу барысында ерте замандағы нақты 
ғылыми зерттеулердің салыстырмалы тарихи, психологиялық 
зерттеулердің беретін көріністерін айқындауға тырысты. Ол 
«діндер туралы ғылым діни сенімнің, діни сезімнің, діни ұста-
нымдардың пайда болуының астарында тіршілік иелерінің 
қандай психологиялық ерекшеліктері жатыр, қандай әлеуметтік 
алғышарттар осы қабілеттерді үнемі қолдап діни өмірдің, культ-
тің, діни ұйымдар мен шіркеулердің анағұрлым күрделенген 
түрлерінің пайда болуына әкеп соқтыруда екендігін анық, айқын 
және нақты анықтауға ұмтылуда» дегенді айтады [75, б. 234]. 

Көнеөситеттік дінді зерттеуде ғалым Сендерлендтің Інжілдің 
пайда болуы туралы еңбегіне үлкен мән береді. «Дінтану саласы 
бойынша ғылыми білімді таратуда талмай еңбек етуші» ретінде 
Н.М. Никольскийдің зерттеулерін өте жоғары бағалайды.  
Н.М. Никольский – кеңестік ғылыми дінтанудың көшбасшысы, 
көптеген інжілдік иудаизм тарихы мен христиандықтың пайда 
болуы және орыс шіркеу тарихы туралы  мақалалар мен 
кітаптардың авторы [75, б. 253]. 

Н. Рубакин Л.Н. Толстойдың, В. Соловьевтың, В. Розанов-
тың, Н. Бердяевтың әулиеәкей Г. Петровтың және тағы басқа-
лардың көзқарастарын егжей-тегжейлі сараптайды және де 
петерборлық діни-философиялық сана қызметін сипаттайды. 

Н. Рубакин Ресейдегі үлкен діни философиялық әдебиеттің 
жоқтығын қолайсыз саяси жағдайлармен, ауыр қыспақпен түсін-
діреді. Орыс атеизмінің өкілдері ретінде ол Д. Писаревты,  
М. Бакунинды, П. Лавровты, Н. Михайловскийді, Г.В. Плехановты, 
А. Луначарскийлерді атап өткен. Орыс анархистерінің дінге 
деген антидіни көзқарастарын талдай Рубакин «ең бейберекет 
атеизмнің өкілі деп Алисовты» атаған. 



48 
 

 

Ол әр халықтың діни жүйелерін сараптауды христиандық 
емес діндерді қарастырудан бастайды, ал кейіннен христиан-
дықты сараптауға көшеді.  

Автордың ойынша, Ресей үшін дін саласындағы басты 
мәселе еркін ойлауды, шіркеуді мемлекеттен ал мектептерді 
шіркеуден ажыратуды қамтамасыз ету. Православтық шіркеудің 
анағұрлым консервативті иерархиялары еркін ойлаудан бас 
тартатын. Херсондық епископ Никанор «Еркін ойлау дегеніміз 
абсурд» деп жазған [75, б. 258). Оның айтуы бойынша, шіркеу 
мен мемлекеттің бөлінбеуіне, өзге діндерді қудалауға, право-
славтық шіркеудің жаңартылуына қарсы қалам сілтегендер Валуев, 
Иоанн Кронштад, Никанор Победоносцев, Л. Тихомиров, ал 
керісінше діни қудалауға қарсы, діни төзімділікке, заң алдын-
дағы барлық сенімдердің тең екендігі жайлы, орыс шіркеулік 
жүйенің жаңартылуын қолдап жазғандар И. Аксаков, Д. Мереш-
ковский, В.В. Розанов, Г. Петров, А.Б. Пругавин, Л.Н. Толстой, 
В. Соловьев, және т.б.  

Н. Рубакинның өзі де еркін ойлауды қолдап бірнеше жинақ-
тар жазған. Оның ойынша діни  – шіркеулік жүйе және діни сенім-
дердің тек қана өзінің ұйымы мен тарихы ғана емес сонымен 
қатар өзінің философиясына да ие. Ол И. Степанов-Скварцов 
пен В. Базаровтың аудармасындағы Г. Геффдингтың «Дін фило-
софиясы» атты еңбегіндегі дін философиясы өмірді теориялық- 
танымдық жағынан қарастырады деген көзқарасқа сүйенетін. 
«Дін философиясы» деген термин өз бастауын Аристотельден 
алып, батыстық еуропалық әдебиетте протестанттық теологтар 
кеңінен таратты. Н. Рубакин бойынша дін философиясында әр 
түрлі сенімдердің философиялық мазмұны және де әртүрлі 
бағыттағы философтардың дін мен шіркеу туралы ойпікірлері 
көрініс табады [75, б. 4-11].  

Еңбекте көрсетілгендей дін философиясына кіріспе ретінде 
Т. Ахемистың «Дінді салыстырмалы зерттеудің очеркі» шығар-
масын айта аламыз. Н. Рубакин П. Лавровтың діни-филосо-
фиялық ойлауға позитивистік тұрғыдан бергісі келген жалпы 
эволюциялық тұжырымдамаларын жоғары бағалады.  

П. Лавровтың көзқарастарына сүйене отырып, Н.А. Рубакин 
«Дін философиясы» бөлімінде оны үшке бөліп көрсетеді:  



49 
 

 

1) Дін философиясы 
2) Дін психологиясы. Мистицизм, оккультизм. Спиритизм. 

Теософия.  
3) Дін және оның ғылыммен арақатынасы. 
Ол  діни психологияның әлеуметтік астары да бар. Кеңестік 

дінтану 60-шы жылдарға дейін дін психологиясын жоққа шығар-
ған, оған негіз осы ғасырдың 30 жылдарында қалыптасқан діни 
сезімнің болуы мүмкін емес деген идеяда еді.  

Оның орыс дінтануы туралы тарихи-библиографиялық 
еңбегі «Дін және ғылым» деген тараумен аяқталатыны кездей-
соқтық емес. Автордың айтуынша сол заманғы ғылыми ойдың 
негізгі әрі сипаттамалық қасиеті кез келген құбылысты оны 
дами түсуіне ықпалын тигізуші және де одан ары тереңдей беру 
барысында кез келген ғажайып адасуларға алып келуі мүмкін.  

Ғалымның ойынша сол замандағы діни мистикалық сезім 
біліммен ғылым арасындағы қарым қатынас жөнінде 3 негізгі 
сұрақты бөліп қарастыруға болады. Барлық жүргізіліп отырған 
дау дамайлар осы үш мәселеге тікелей қатысты:  

Біріншіден  жалпы білім мен сенім арасындағы қарым-қаты-
нас пен шекараларға байланысты. 

Екіншіден жалпы ғылым мен дін арақатынасына байла-
нысты. 

Үшіншіден ғылым мен шіркеудің шіркеулік ілімге деген 
қатынасы.  

Д.У. Дрейппер, У.Э. Лекка, Ф.А. Лангелердің оқулықтарына 
сүйене отырып, Н.А. Рубакиннің ойынша сантүрлі діндердің 
ортодокстары мен ғылым адамдарының арасындағы «бәсеке 
әлбетте біріншілердің пайдасына шешілмеді сол себептен де 
ортодокстық ілімдердің толығымен жеңілуіне әкеп соқты». Ол 
адамдарға әлемді діни дүниетаныммен қатар жаратылыстану-
лық-ғылыми  тұрғыдан тануға мүмкіндік береді деген сеніммен 
бірқатар кітаптар тізімін ұсынды. Бұл тізімде 200-ге жуық ең 
озық оқулықтары орын алды. Осы тізім 1912 жылы «Табиғат» 
журналында «Оқырмандарға өзін-өзі оқытуға арналған хаттар-
да» көрініс тапты.  

Патшалық Ресейдің өкілі Н. Рубакинның таңдамалы шығар-
масына шолу жасап, дінтануды ғылыми тұрғыдан түсіндіру 



50 
 

 

үшін батыстың ойшылдарының дін философиясы деп атаған 
ғылым саласына көп сілтеме жасағандығын аңғарамыз. Соны-
мен қатар сол тұстағы Ресей аумағында батыстық ойшылдардан  
өзге дінтану саласын зерттеушілер жоқ деп сынап айтқан 
шығармаларынан да байқаймыз. Ендігі кезекте батыс ойшыл-
дарының көрнекті өкілі Ниниан Смарт туралы тоқталып өтсек.  

Ниниан Смарт – ХХ ғасырдағы американдық дінтанудың 
көрнекті өкілдерінің бірі. Оқытушылық тәжірибесін Смарт Уэль 
және Йель университеттерінде философия пәнін оқытудан 
бастайды. 1956 жылдан бастап Смарт Лондон университетінде 
дін тарихы мен философиясынан сабақ береді. 1961 жылы 
Бирменгемде теология профессоры қызметін алады, осы 
уақытта бұл елде теология бойынша ең үлкен бөлім осы жерде 
болатын. Смарттың есептеуі бойынша, ол уақытта Ұлыбри-
танияда христиандық емес діндерді зерттеумен 16  ға жуық қана 
адам айналысқан. Дінтану басқа пәндермен қатар оқытылатын 
және оның жоғары оқу орындар жүйесіндегі орны айқын емес 
еді. Теологтар болса, христиандық тарихын ғана оқытып, діннің 
қазіргі заманғы жағдайына байланысты мүлдем қозғамайтын. 
Теология бөлімін басқарып отырған кездің өзінде Смарт 
қалыптасқан жағдайды өзгертуге тырысқан, ол өзін теолог емес 
дінтанушымын деп санаған. 1967 жылы Ланкастер университе-
тінде соған арналып құрылған дінтану кафедрасын басқаруға 
деген ұсынысты қабылдады. Оның қойған шарттарының бірі 
оқытушылар мен студенттер үшін кез келген дінді ұстану, 
болмаса мүлдем ешқандайын ұстанбау еркіндігі бар еді. Бұл 
кездегі Ұлыбритания үшін бұл ерекше құбылыс еді. Смарттың 
ғылыми журналдарда басылған жұмыстары осы дінтанулық 
білімге байланысты болды.  

1970 жылдардың басында Смарт мектептерде әлем діндері 
пәнін енгізу бойынша Британиядағы Мектептік кеңестік 
жұмысын басқарды. Бұл 1944 жылдан бергі мектептердегі діни 
білімге қатысты мемлекеттік саясатты жүйелі түрде қайта 
қарастыруға деген алғашқы ұмтылыс еді. Смарттың ықпалымен 
барлық оқушылар үшін міндетті болып табылатын діндерді 
зерттеу сенімге қатысты қандай да бір мәселелерді араласты-
русыз жүзеге асырылып отырды.  



51 
 

 

1977 жылы Н. Смарт АҚШ, Санта-Барбара, Калифорния 
университетіндегі Дінтану бөлімінің ашылуына үлкен үлес 
қосты. 2000 жылы ол Американдық Діндер академиясын бас-
қарды. 1995 жылы оған Діндер тарихының халықаралық ассо-
циациясының Тұрақты мүшесі атағы берілді. Смарт әлемнің 
көптеген университеттерінің Құрметті профессоры атағына ие 
болған. Оның көзі тірісінде П. Мейсфилд және Д. Вибе баста-
маларымен «Дін аспектілері» деп аталатын Смарттың құр- 
метіне арналған еңбек жарық көрген [76]. 2001 жылы ғалым 
қайтыс болғаннан кейін Лойола университеті (Чикаго) дін- 
тану саласындағы жетістіктері үшін Смарт сыйақысын 
тағайындады. (Ninian Smart Award for Excellence in Religious 
Studies).  

Н. Смарттың көзқарасы бойынша дін философиясы дегеніміз 
не? Смарт еңбектерінде бұл сұраққа қатысты тікелей берілген 
жауап жоқ. Біз Смарт еңбектеріне сүйене отырып, білім беру 
жүйесіндегі дін философиясын қалай көретіндігін, сонымен 
қатар дін философының жұмыс жасайтын мәселелер аймағына 
берген сипаттамаларына тоқталамыз. Дін философиясы Смарт-
тың көзқарасы бойынша дінтанудың құрамдас бөлігі болып 
табылмайды. Смарт дінтануды феноменология, социология, 
антропологиялардың интеграциясы ретінде түсінеді [77, б. 545]. 
М. Эллиадены үнемі сынға алып жүретін Смарт тұтастай фено-
менологиялық зерттеулерден бас тартпайды. Феноменологияны 
ол дінді социологиялық зерттеуге қарама қайшы тұратын бірден 
бір құрал дейді. Сонымен дін философиясы дегеніміз не? Бұл 
Смарттың пікірінше конфессионалдылықтан тыс теология- 
ның ұқсастығы, теологияны христиандық емес діндерге дейін 
«кеңейту». Смарттың ойынша зерттеушілерге руханилықты 
христиандық емес тұрғыдан бағалауды ашып көрсету қажет 
болды [78, б. 136]. Дін философиясы дінтануға емес, фило-
софияға тиісті, себебі философия секілді рационалдылыққа 
негізделеді, дінтану секілді идеологиялық сұрақтарға негіз-
делмейді [79, б. 8]. Алайда оның ойынша дін философиясы 
діндерге көбірек ден қоюды ұсынады осы жерде ол христиано-
центризмді және де тарихи шынайылықты есепке алмауды 
қатты сынға алады [80, б. 1].  



52 
 

 

Біз Н. Смарт үшін маңызды әдістемелік және тәжірибелік 
мәселе зерттеушілердің қызығушылық аумағына шығыстық 
және христиандық емес діни дүниетанымдарды енгізу болған-
дығын аңғарамыз. Оның біршама жұмыстары христиандықты 
басқа діндермен салыстыруға арналған [81, б. 138] немесе 
христиандық мифтердің сараптамасы мен оларды тарихи 
талдауға арналған [82, б. 143]. Смарт тақырыптарындағы тағы 
бір маңызды мәселе – жамандық категориясы. Бұл мәселені ол 
тек қана христиандық дереккөздерге негізделіп қана емес соны-
мен қатар Тхеравада буддизміне сүйеніп те ашып қарастырады 
[83, б. 189].  Британдық дінтанушы Смарттың ойлары көрініс 
тапқан алғашқы жұмыстары қазіргі күнге өте қарапайым болып 
көрінуі мүмкін жасанды интеллект пен роботтарға арналған [84, 
б. 120].  

 Жоғарыда айтылғандай, ресейлік дінтанудың өкілдері 
батыстық әдебиеттерде берілетін ақпаратқа сүйене отырып, 
дінтанудың орталық мәселесі - интегративті фукцияны қызметке 
асырып, әдістемені жеткізуші болып табылатын дін филосо-
фиясын қарастырғанын көрсеттік. Дін философиясының қатар-
дағы сұрақтарына қатысты ресейлік түсініктемелерде дін 
анықтамасы мен дінтану мәселесіне қатысты анықтамалар 
жатқызылады. Смарттың шығармашылығында осы тақырыптар 
басты маңызға ие. Оның дін философиясы пәнін «созып» көр-
сету тек қана шығыстық діндермен шектелмеді,  ал оның дінді 
анықтауға теологиялық ыңғайды танытуға деген сыны дінді 
анықтаудың жаңа типін құрастыруға алып келді [85, б. 15].  

Батыстық ойшылдар Смарттың айтарлықтай жетістіктерінің 
бірі деп танығаны дінді тануда жеті өлшемді бөліп көрсетіп 
беруі. Бұл зерттеушінің ойынша дінді анықтауда туындайтын 
мәселелерді жеңілдетеді. Діндегі жеті өшлемді  бөліп қарас-
тырып беріп Смарт бір жағынан мысалға Құдаймен байланыс 
секілді теологиялық түсіндірмелерді, екінші жағынан дінді 
толығымен әлеуметтік құбылыс ретінде дюркгеймдік қырдан 
талқылауды жоққа шығарады. Смарттың ойынша діни өмірдің 
бастамасына алғышарт бұл діни тәжірибе (көзге көрінбейтін 
әлемді, болмаса сол әлемді ашушы бір нәрсені қабылдау) [86, б. 
15]. Бөліп көрсетілетін жеті өлшем:  



53 
 

 

1. Доктриналды – құрамында негізгі идеялардың түсіндір-
мелерін қамтиды 

2. Мифтік – діни тәжірибені көрсететін нарративтерді  біл-
діреді 

3. Этикалық (сонымен қатар құрамында құқықтық деген де 
бар) – бұл дәстүрмен қалыптасқан қарым-қатынас пен заң-
дардың  бірлігі 

4. Ритуалдық – тәжірибелік деп атауға да болады,  культтік 
іс-әрекеттерді, дұға жасауды, іс-қимылдарды біріктіреді. 

5. Тәжірибелік болмаса эмоционалдық – әсіресе діни мазмұн 
мен интенсивті түрде толтырылған психиканың белгілі бір 
күйлерін білдіреді. 

6. Әлеуметтік – адамдардың қарым-қатынастары мен әлеу-
меттік жүйелердегі діннің көрініс табуы. Осы қарым-қатынас-
тардың дамуынан белгілі бір деңгейде діни топтар құры- 
лады.  

7. Материалдық – дін өзінің өмір сүру барысында док-
триналарының материалдық түрлерін қалыптастырады: ғима-
раттар, өнер туындылары (бұл өлшем 1998 жылы енгізілді). 
Сонымен қатар кейбір кейінгі жұмыстарда сегізінші өлшем де 
қосылған. Ол жерде діни дәстүрлердің саяси және әлеуметтік 
интенциялары кірген.  

Бұл өлшемдердің маңыздылығы әр дін үшін әртүрлі, алайда 
олардың барлығы барлық тарихи діндерде бар. 1-3 өлшеулерді 
Смарт «тарихи» деп атайды, ал 4-6 – «паратарихи, бұл мағынада 
олар тарихилерге қарағанда діндар адамның ішкі өмірін, тәжіри-
бесін сипаттайды және де эмпирикалық зерттеуге жатпайды. 
Оларды зерттеу үшін сенім мен қатысу қажет. Түсінбей, сұх-
баттаспай сипаттау жеткіліксіз [86, б. 104].  

Смарттың ойынша  жетілік моделі дін мәселесін шешудің  
жолдарын береді. Дінді мағыналық тұрғыдан түсіну ғалымды 
қанағаттандырмайды себебі олар дін мәнін конфессионалды 
тәуелді етеді. Заманауи дінтану сыншысы Тимоти Фицджеральд 
Смарттың ұстанымы теологиялық және социологиялық редук-
ционизмнен қорқумен сипатталады деп жазады. [87, б. 66]. Осы 
ережеге сәйкес Смарт дінтану пәнін кеңейтудің қажеттілігі 
туралы қорытындыға келеді. Смарттың жұмысы әлем бойынша 



54 
 

 

тараған және белді идеологияларды – діни болсын зайырлы 
болсын зерттеу үшін дінтану мен дін философиясының концеп-
туалды сараптамасын пайдалану қажеттілігінде [88, б. 169]. 
Көптеген зайырлы идеологиялардың діндермен ұқсастықтары 
бар. Смарт өзінің осы діннің жетілік өлшемі зайырлы идео-
логияларды сараптауда қалай қолданыла алатындығы жайлы 
ойларын, көзқарасын көптеген мысалдармен бейнелейді.  

Смарт идеологияларды мазмұны, дамуы және кейбір қыз-
меттері жағынан дәстүрлі мағынасындағы діндерге туыстық 
қатынаста деп есептейді. Британдық дінтанушы діндерді бір 
жағынан және дінге ұқсас осындай құбылыстарды екінші 
жағынан араластырудан алшақ болуға тырысады, сонымен қатар 
осы құбылыстардың және оларды зерттеуге деген жалпы 
ыңғайлардың ұқсастығын көрсетуге тырысады. Смарт құрамына 
дәстүрлі діндер, жаңа діни ағымдар, зайырлы идеологиялар 
және де басқа тарихи дүниетанымдық элементтердің барлық 
алуан түрлі рухани өмірді сипаттау үшін «дүниетаным» 
(worldviews) деген терминді қолдануды ұсынады. Смарттың 
ойынша зайырлы идеологияларды өзге тарихи дүниетаным 
элементтерінен бөліп қарастыру қолдан жасалынған нәрсе. Осы 
жерде Смарт теориясы біршама қиындықтарға тап болады. Бір 
жағынан ол «дін» деген терминді қолдануды тоқтатпайды және 
де оны  анағұрлым кең ұғым «дүниетаным» сөзімен алмастыр-
майды. Смарт жұмыстарында рухани өмірдің түрлілігі «дүние-
таным», «діни қауымдастықтар», «дәстүрлер», «идеологиялар», 
«мәдениеттер» өте жиі бірін бірі алмастырушы сөздер ретінде 
сипатталады. Нақты мағынасындағы дін анықтамасын бермейді, 
Смарт бір жерлерінде оны дүниетаным аумағына біресе қосады 
біресе жекелеп көрсетеді. Мұндай бөліп көрсету тек қана мәндік 
мағынасының негізінде ғана мүмкін, себебі жеті өлшем специ-
фикалық тұрғыда діндерге тән емес. Мұндай мәндік айырма-
шылық ешқай жерде сипатталмайды және де Смарт өз жұмыс-
тарында «сакралды-профандық», «трансцендентті - шеткерілік» 
және т.б. дихотомиялардан алыс болуға тырысады. Мұндай 
ұстаным әрине теологиялық зерттеулерден бөлініп тұру үшін 
қажетті, алайда іс-жүзінде біз зайырлылық пен діни дүниета-
нымдар арасында шекара өте бұлыңғыр.  



55 
 

 

Смарттың кейбір ойларына қарап дүниетанымдарды ажы-
ратуға деген ұмтылысын байқауға болады. «Өте терең рухани 
қызығушылықтары бар  көптеген адамдар бар, олар өздерін 
қандай да бір болмасын діни қозғалыстарға жатқызбауы мүмкін, 
сонымен қатар қай жағынан болмасын өздерін трансцен- 
денттілікпен бірлестікте қарастырмайды. Олар рухани мәнді 
(ultimate) табиғатпен бірлестікте болмаса басқа адамдармен 
деген қарым-қатынастан көрулері мүмкін» [89, б. 12]. Бұл жерде 
Смарт «тірі дін» (lived religion) деген ілімнің негізін салушы 
болып кете жаздауы да мүмкін, оны ол «religion on the ground» 
деп атайды. Әңгіме нақты бір адамның бойында әлемді қабыл-
дауында, діни, зайырлы ұстанымдармен қатар жеке діни 
тәжірибесімен тәрбие салдарының т.б. араласып үйлесімділік 
табуы жайлы болып отыр [90, б. 58].  

Смарттың дін философиясына қатысты жазған ойлары үнемі 
бірізділікпен сипатталмайды, сонда да оны дін философы деп 
санауға мүмкіндік береді. Алайда бұл сипаттама Британдық 
ойшылдың бүкіл мұрасына қатысты емес. Көптеген тақырыптар, 
оның енгізген көптеген ұғымдары дінтанулық салада әлі де 
қолданыста [91].  

Дінтанулық білім мәселесі Қазақстан дінтануы үшін өте 
өзекті және де батыстық ойшылдардың мұраларына жүгіну біз 
үшін маңызды болып табылмақ. Осы орайда Н. Смарттың 
ойлары идеялары әлі күнге дейін ғалымдар арасында үлкен 
дискуссияларды тудыруда [92, б. 67].  

Жоғарыда аталып өткен ғалымдардың еңбектеріне сілтеме 
келтіре отырып енді шетелдегі дінтанудың жағдайын сараптауға 
келетін болсақ. Көп жағдайда еліміздегі дінтану саласына 
айтарлықтай әсерін тигізген ресейлік дінтанудың қалыптасуына 
шолу жасасақ. 

ХХ ғасырдың аяғындағы Ресейдегі түбегейлі қоғамдық-
саяси қайта құрулар діннің белсенділенуіне, оның қоғамдық 
өмірдің түрлі салаларына, соның ішінде білім беру саласына 
әсерінің күшеюіне әкелді. Діннің соңғы кезге дейін өте 
секуляризацияланған зайырлы мектепке енуі бірнеше жылдан 
бері қоғамда қызу және әрдайым сындарлы емес дау-дамай 
тудырып келе жатқан «мектеп пен дін» проблемасын туғызды 



56 
 

 

және одан әрі шиеленістірді [93, б. 12]. Бұл мәселенің шешімі 
білім беру саласында емес, орыс қоғамы өмірінің әлеуметтік, 
саяси, тарихи және басқа контексттерінде кездеседі. Осыған 
қарамастан, қалыптасқан тарихи шындықтар мен әлеуметтік 
тәжірибелерді ескере отырып, сараланған білім берудің жаңа 
стратегиясын әзірлеу және тәжірибе жүзінде іске асыру қажет. 
Осы мақсатта іс жүзінде жалпы дінтанулық білім берудің бір-
ыңғай стратегиясының әртүрлі нұсқаларын бекітетін: конфес-
сиялық немесе зайырлыға бағытталған тарихи тәжірибені тал-
дап, бәсекелес дүниетанымдық позициялардың білім беру 
тәжірибесін ескерген жөн сияқты. 

Қазіргі уақытта діни (теологиялық) және дінтанулық (зайыр-
лы) білім беруді зерттеудің әлеуметтік-философиялық тұжы-
рымдамасын құру өте өзекті, өйткені мұндай тұжырымдама 
қазіргі Ресейдегі оның жағдайын қарастыруға мүмкіндік беріп 
қана қоймайды, сонымен қатар қоғамының діни және дінта-
нулық білімнің мәртебесі мен маңызын анықтауға, сондай-ақ 
белгілі бір дәрежеде оның болашақта өзгеру тенденцияларын 
болжауға мүмкіндік береді. Теориялық талдау дінге көзқарас 
пен оның қоғамдық санадағы рөлін өзгертуге, осы саладағы 
мемлекеттік-конфессиялық қатынастардың үлгісін қалыптас-
тыруға негіз бола алады. [94, б. 45].   

Ресейліктердің дінге деген қызығушылығының артуы көбі-
несе реформалар кезінде қалыптасқан Ресейдегі әлеуметтік-
экономикалық және саяси жағдайларға байланысты білім беруде 
ар-ождан бостандығын қамтамасыз ету педагогикалық және 
жалпы әлеуметтік сипаттағы бірқатар күрделі мәселелерге тап 
болды. Реформалар басталған кездегі дінге деген көзқарас бұны 
жаппай рухани құлдық идеологиясы ретінде қабылдады, 
сондықтан қоғамдық өмірдегі діни фактор сырттан енгізілген 
нәрсе емес, адам табиғатына тән және жан-жақты қарастыруды 
қажет етеді, ал дін туралы білімді ақылға қонымды - әлеуметтік 
және гуманитарлық білімнің ажырамас жүйесі ретінде қарас-
тыру қажет [95, 9 б.]. Оның үстіне, дінтанулық білім гумани-
тарлық білімнің бөлігі ретінде, егер ол балалардың эмоцио-
налдық саласына әсер етпесе, өз алдына білім беру міндеттерін 
қоймаса, көзделген мақсатқа жете алмайды деп айтуға болады. 



57 
 

 

Мәселе мынада: дінтанулық (зайырлы) білім беру кезкелген 
сенімдерге үгіттеуді көздемеуі керек, белгілі бір дүниетанымды 
жақтап қалыптастыру міндетін қоймауы керек. Мұның бәрі діни 
және дінтанулық білім беру мәселесінің шешімі екі жақтың 
бірін қолдаушы білім беру саясатының тұжырымдамасын 
жақтаушылар ұсынғысы келгендей біржақты емес, бір сөзбен 
айтқанда, жауаптардан гөрі сұрақтар көп болатындығына нұс-
қайды [95, б. 84].  

 Ресейде 1990 жылдардан бастап өткізіліп келетін білім 
беруді ізгілендіру мақсатында реформалау мемлекеттік мектеп-
терде дінді рухани-адамгершілік құндылықтардың, адамгерші-
лік пен төзімділіктің тасымалдаушысы ретінде қайта қарау 
қажеттілігін алдына қойды. Нәтижесінде іс жүзінде «адамзат», 
«руханилық» және т.б сияқты философиялық категориялар діни 
моральдық құндылықтармен алмастырыла бастады, адамзат пен 
руханилық тек діни мазмұнға ие бола алады деген ой туды. 
Сондықтан бұл мәселені ойдағыдай шешу үшін философиялық 
категориялық аппаратты үстемдік еткен тарихи шындықтарды 
ескере отырып қайта қарау қажет [96, б. 23]. 

Мемлекеттік білім беру жүйесіндегі дінді мәдениетті қалып-
тастырушы құбылыс ретінде зерттеуге, діннің білім беру меке-
мелерін қалыптастыру үдерісіне әсерін қадағалап отыруға 
мүмкіндік беретін мәдени-антропологиялық тәсіл маңызды. 
Конфликтологиялық көзқарас негізінде білім беру мекемесінде 
және оның субъектілері арасында туындайтын қарама-қайшы-
лықтарды анықтау оңай; зайырлы (академиялық) және діни 
(теологиялық) білім беру мекемелері арасындағы, сондай-ақ 
діни және дінтанулық зерттеулер арасындағы келіспеушіліктің 
мүмкін аймақтарын байқауға болады [97, б. 23].  

Дінтанулық білімді берудің Ресейлік үлгісінде «Дінтану», 
«Теология», «Православие мәдениетінің негіздері» сияқты 
зайырлы білім беру курстары өзінің мазмұны бойынша идео-
логиялық болып табылады, сондықтан олар дидактиканың 
бинарлық заңына сәйкес келуі керек, оған сәйкес білім беру 
жүйесінде екі рет көрініс табу керек: нақты оқу пәні ретінде 
және оның мазмұнын барлық оқу пәндеріне, соның ішінде бала-
лармен сыныптан тыс тәрбие жұмысын, отбасылық тәрбиені, 



58 
 

 

жастардың мәдениетін біріктіру ретінде. Оқу пәні ретінде олар 
идеологиялық көзқарасына байланысты міндетті сағаттар 
кестесіне қосыла алмайды, бірақ олардың мазмұнын басқа 
циклдардың оқу пәндеріне кіріктіру өте қолайлы». Сонымен 
бірге мемлекет өзінің нормативтік құқықтық актілерін қолдана 
алады. Мемлекеттік емес конфессиялық оқу орындарын ашуға 
және сол жерде діни пәндер бойынша білім беру қызметін 
жүргізуге рұқсат немесе лицензия беру арқылы діни білім беру 
мекемесінің өкілеттіктері мен дамуына әсер ете алады. 

Мемлекеттік білім беру жүйесінің дінді атеистік идеология 
ретінде толық қабылдамауынан діни дүниетаным құндылық-
тарын білім беру үдерісіне енгізуге, өзара әрекеттесу шекара-
ларын анықтауға көшу процесі деп айту керек қазіргі Ресейдегі 
мемлекет пен шіркеудің білім беру мекемелері барған сайын 
айқын көрінуде. Дегенмен, екі білім беру жүйесінің (зайырлы 
және діни) қарама-қарсылығы, шын мәнінде, екі құндылық 
жүйесінің қарсы тұруы болып табылады. Бұл бірқатар фактор-
ларға, соның ішінде бұрынғы кеңестік білім беру жүйесінің 
кемшіліктеріне байланысты: кадр мәселесі, оның сабағының 
мазмұны және сыныптан тыс жұмыс, балалардың да, мұғалім-
дердің де, ата-аналардың да мүдделерінен алшақтығына ал 
жалпы алғанда бұл жалпы бүкіл қоғам. Реформалар нәтижесінде 
мектеп жаңа туындайтын мәселелерді шешуге дайын емес 
болып шықты, ал білім беру мен оқыту бірыңғай процесс 
болмай қалды [97, б. 32]. 

Ресей мемлекетінде «Діни мәдениет және зайырлы этика 
негіздері» атты міндетті курс 4-сыныпқа енгізілді орта білім 
беретін оқу орындарында мұндай пәндерді оқытудың қажетті-
лігі туралы пікірталасқа нүкте қойды. Бірақ мектеп оқушыларын 
қалай, кімге, неге, нені оқытады деген сұрақтар аз болмады. 
Мұндай пәндерді мектептерде оқу тәжірибесі Ресей үшін 
жаңалық емес, бұл тәжірибе шетелде де кең тараған. 

2012 жылдың 1 қыркүйегінен бастап пән 4-сыныптың білім 
беру бағдарламасының міндетті бөліміне енгізілді, көлемі 34 
сағатты құрады. 2012 жылдың ақпан айының басында Ресей 
Федерациясының Үкіметі іс-шаралар жоспарын бекітті, оған 
сәйкес қаңтардан наурызды қоса алғанда, мектеп оқушылары 



59 
 

 

мен ата-аналар оқу модулін таңдау туралы шешім қабылдауы 
керек еді. Жаңа пәнде олардың алтауы: православиелік, ислам-
дық, буддалық, еврей мәдениеттері, әлемдік діни мәдениет-
тердің негіздері және зайырлы этика. Ресейдің 21 аймағында екі 
жыл бойы жүргізілген апробация мектептер мен ата-аналар 
«Діни мәдениеттер және зайырлы этика негіздерін» тұрақты 
режимде енгізуге дайын екенін көрсетті. 

Сондай-ақ, Қоғамдық кеңестің ұсынысы бойынша бастап-
қыда 4-сыныптың соңы және 5-сыныптардың бірінші тоқ-
санында оқу жоспарланса да, курс толығымен 4-сыныпқа 
көшірілді. «Ыңғайсыз», - деді сол кездегі Кеңес сарапшылары 
және олар дұрыс шешім шығарды: бесінші сыныпта балаларға 
жаңа, бейтаныс мұғалімдер келеді, балалар күйзеліске түседі, ал 
жазғы каникулда оқудағы үзіліс тым ұзақ. 

«Діни мәдениеттер негіздері және зайырлы этика» курсын 
енгізудің принциптерінің бірі Ресейдің Білім және ғылым 
министрлігінің құжаттары бойынша «конфессияаралық ынты-
мақтастық пен өзара сыйластықты ынталандыру» болып табы-
лады. Біздің елде ғана емес, сонымен қатар одан тыс жерлерде 
болып жатқан жаңашылдық, инновациялық процестер. Әр түрлі 
діни мәдениеттерді зерттеу сабағы білім алушыларды конфес-
сиялық бағыт бойынша бөліп жібермеуі керек, керісінше сту-
денттерді басқа діндерді құрметтеуге және тануға үйретуі керек. 

Ресей Министрлігінің 2012 жылғы мәліметтері бойынша 
«Бүгінгі күні 77 аймақта оқыту модулін таңдау толығымен аяқ-
талды. Мұнда тосынсыйлар жоқ. Апробация кезеңінде де білім 
алушылардың көпшілігі зайырлы этика негіздерін таңдады, 
содан кейін православие негіздері танымал болды, ал үшінші 
орында - әлемдік діндердің негіздері. Әрі қарай - ислам, буддизм 
және иудаизм. Қазір жағдай бірдей: зайырлы этика - шамамен  
41 пайыз, православие - үштен бірі, әлемдік діни мәдениеттер - 
20 пайыздан сәл асады, ислам - 5,6 пайыз, буддизм - 1,2 пайыз. 
Иудаизм бұған жете бермейді: 4-5 сынып оқушыларының 
жалпы санының оннан бір бөлігі ғана (бүгінде олардың саны 
миллионнан астам), оны оқығысы келеді [98, б. 52]. 

 Қазіргі әлемде діни төзімділікті қалыптастыру, әртүрлі 
діндер ұстанушыларының ұстанымдары мен көзқарастарын 



60 
 

 

құрметтеу және толеранттылықты дамыту мақсатында мектепте 
дінді, дін тарихын және дінтануды оқытудың көптеген әдістері 
бар. 

Ұлыбританияда бұл «ішкі кірігу» әдісі. Мемлекеттік мек-
тептерде дін сабақтарында зайырлы мұғалімдер жұмыс істейді. 
Олардың мақсаты – мектеп оқушыларын әртүрлі діндерге 
құрметпен қарауға тәрбиелеу, моральдық-этикалық мазмұны, 
дін және жалпы діни мәдениет туралы ақпарат беру, қазіргі 
Ұлыбританияда тұратын діндер: индустар, сикхтер, буддистер, 
православтар, мұсылмандар туралы ақпарат беру.  Бұл әдістің 
міндеті – студентке өзінің ішкі дүниесімен сол немесе басқа 
сенушімен не болып жатқанын сезінуге, оқу процесіне әртүрлі 
діни тәжірибенің материалдық объектілерін енгізу арқылы діни 
дәстүрдің қасиетті мазмұнына енуге мүмкіндік беру: иконалар. , 
кресттер, қоңыраулар, Пасха жұмыртқалары және т.б. [99, б. 24] 

Бұл әдіс орыс мектептерінде «Әлемдік діни мәдениеттер 
негіздері» модулін оқып-үйренуде ғана емес, сонымен қатар 
белгілі бір түзетумен конфессиялық діни мәдениеттерді зерттеу 
процесінде (православие, ислам, буддизм, иудаизм) сәтті қол-
данылады. 

Мектепте дінді оқыту мәселесі барлық елдерде өзекті және 
оның тәжірибесі өзгермелі. Кейбір елдерде дін, кейбір елдерде 
діндер тарихы, кейбір елдерде этика зерттеледі. Бірақ балаларды 
оқыту үшін қандай модель таңдалса да, мектеп бағдарламасында 
осындай пәннің (пән, курс, модуль) болуы дін, адамгершілік, 
адамгершілік қоғамнан бөлек өмір сүрмейтінін, бірақ онымен 
тығыз байланысты екендігін көрсетеді. Білім беру процесінің 
басты мақсаты қоғамға бейімделумен қатар, жеке тұлғаның 
әлеуетін, білім мен біліктің белгілі бір жүгін сәтті жүзеге 
асырумен қатар, рухани, адамгершілік жеке тұлғаны қалып-
тастыру болып табылады. 

Өзбекстан, Қырғызстан мектептеріндегі дінтану 
20 ғасырдың аяғындағы Орталық Азия республикаларын-

дағы түбегейлі әлеуметтік-саяси қайта құрулар діннің белсен-
діленуіне, оның қоғамдық өмірдің әртүрлі аспектілеріне, соның 
ішінде білім беру саласына ықпалының күшеюіне әкелді. Діннің 
соңғы кезге дейін шектен тыс зайырлы болып келген зайырлы 



61 
 

 

мектепке енуі қоғамда бір жылдан астам уақыт бойы қызу, үнемі 
сындарлы даулар тудырып келе жатқан «мектеп пен дін» мәсе-
лесін тудырып, одан әрі шиеленістіріп жіберді. Бұл мәселенің 
шешімі білім беру саласында емес, әлеуметтік, саяси, тарихи 
және т.б. аспектілерде. 

Қалыптасқан мәселелер мен қайшылықтар, бір жағынан, 
заңнаманың жетілдірілмегендігінен, екінші жағынан, діни бір-
лестіктердің ағарту жұмыстарының белсендірілуінен туындады. 
Соның салдарынан Өзбекстанның мемлекеттік оқу орындары 
дінге қатысты құндылықтарды қайта бағалау үдерісіне тар-
тылды. Осыған байланысты білім беру ұйымдарының қызметін 
реттейтін құқықтық базаны талдау; республиканың мемлекеттік 
оқу орындарында діни және дінтанулық білім беру тәжірибесін 
жалпылау; дін туралы білімді зайырлы (академиялық) білім беруге 
енгізу процестерін ғылыми тұрғыдан түсіну өзекті болды. 

Тәуелсіздік жарияланғаннан кейін Орта Азия аймағының әр 
мемлекеті діни білім беру саласында дербес саясат жүргізе 
бастады. Өзбекстан Республикасының басшылығы ар-ождан 
бостандығын қамтамасыз ету, рухани мәдениетті қайта түлету 
және дамыту, ата-бабалардың бай ғылыми және мәдени мұра-
ларын зерттеу және насихаттау, қасиетті жерлерді қалпына 
келтіру және абаттандыру саясатын жүзеге асыра бастады. Бұл 
біртіндеп әртүрлі ұлттар мен ұлыстар өкілдерінің, сондай-ақ 
діни конфессиялардың бейбіт өмір сүруіне тең құқықтық 
жағдайлар жасауға мүмкіндік берді. 

1998 жылы толықтырылып, жаңа редакцияда бекітілген 
Өзбекстан Республикасының 1991 жылғы «Ар-ождан бостан-
дығы және діни ұйымдар туралы» Заңы іс жүзінде Өзбекстан-
ның барлық азаматтарының ар-ождан және дін бостандығын 
қамтамасыз етті. 

Өткен ғасырдың 90-жылдарының басында Өзбекстан басқа 
мемлекеттер сияқты тарихты зерттеу және оқыту мен діндердің 
қазіргі дамуымен, яғни елдегі дінтанумен байланысты проб-
лемаға тап болды. Орта мектептерде әлемдік діндердің 
негіздерін оқытуға ал жоғары оқу орындарында - «Дінтану» 
толық курсын енгізуге қатысты мәселелер өзбек қоғамында 
талқыланды. 



62 
 

 

Сайып келгенде, 1998 жылы «Әлемдік діндер тарихы» пәні 
жалпы білім беретін мектептердің 9 сыныптарының оқу бағ-
дарламасына енгізіліп, 2001 жылы екінші басылымнан өткен 
«Дунё динлари тарихи» деп аталатын өзбек тілінде оқулық 
жарық көрді. Ал республиканың жоғары оқу орындарында 
«Руханият және дінтану негіздері» оқу курсы енгізілді, ол үшін 
«Дінтану» оқулығы дайындалып, өзбек және орыс тілдерінде 
жарық көрді. 

Діни саланы тәртіпке келтірудегі маңызды қадам барлық 
діни ұйымдарды, оның ішінде конфессиялық білім беру меке-
мелерін мемлекеттік қайта тіркеу болды. Мемлекет Өзбек-
станның Мұсылман Басқармасына діни оқу орындарының 
қызметінде тәртіпті орнатуға көмектесу үшін көп күш жұмсады. 
Бұл заң тұрғысынан оларды тіркеу және лицензия беру туралы 
заңнаманы нығайтуда көрініс тапты. 

Қазіргі кезде діни әдебиеттер республикада еркін жария-
ланып, таратылуда. Өзбекстанның діни өмірін толығымен 
қастерлеу үшін бірқатар газет-журналдар, соның ішінде «Ислом 
Нури», «Слово Жизни», «Хидоят», «Восток» журналдары және 
т.б. газеттер шығарылады. Діни әдебиеттерді сату ашық маман-
дандырылған дүкендер арқылы жүзеге асырылады. 

Республикалық теледидар «Зиё Студуси», «Хидоят сари», 
«Өзбекстанның тарихи ескерткіштері», «Өткен заманның ұлы 
ғалымдары» және басқа рухани-ағартушылық бағдарламаларын 
ұсынады. 

Өзбекстандағы діни білім беру жүйесі 9 орта арнайы ислам-
дық оқу орындарын, соның ішінде 2 әйелдер, православиелік 
және протестанттық семинарларды, Ташкент ислам институтын 
қамтиды. 

Діни білім берудің негізгі орталығы - Ташкент Ислам 
Университеті (TIU), 1999 жылы сәуірде құрылған. Университет 
қызметі үш негізгі бағытқа негізделген. Бұл оқу-әдістемелік 
процесс, ғылыми-теориялық зерттеу, рухани-ағартушылық 
қызмет. Университетте 3 факультет бар: Ислам тарихы және 
философиясы факультеті; Фикх, экономика және жаратылыс-
тану факультеті; кадрлардың біліктілігін арттыру және қайта 
даярлау факультеті. Факультеттерде 10 кафедра, соның ішінде 



63 
 

 

ЮНЕСКО-ның Әлемдік діндерді салыстырмалы зерттеу кафе-
драсы бар. Университетте студенттер өзбек және орыс тілде-
рінде оқытылатын топтарда оқиды. 

Қазіргі уақытта Ташкент ислам университеті 5220400 Дін-
тану мамандығы бойынша бакалаврлар дайындайды. Бакалавриат 
студенттері үшін «Дінтану негіздері», «Әлемдік діндер тарихы», 
«Дін философиясы», «Дін социологиясы», «Дін психологиясы», 
«Дін тарихының сұрақтары» «Орталық Азия халықтарының 
діні» сияқты және т.б. курстар оқытылады.  

Магистратура «Діндер тарихын аймақтық зерттеу», «Діни 
дереккөздерді талдау әдістемесі», «Дін және құқық», «Оңтүстік-
Шығыс Азия елдерінің діни-философиялық ілімдері», «Салыс-
тырмалы дінтану», «Дінтану мәселелері Батыс шығыстануында» 
және т.б. 

Университет түлектері іргелі, жалпы кәсіби және арнайы 
дайындыққа сәйкес жұмыс істейді: 

- орта, арнаулы орта және жоғары білім беру жүйесінде 
әлемдік діндер тарихы, дінтану, руханият пен ағартушылық 
негіздерінің оқытушысы; 

- редактор, библиограф, кітапханалардағы, баспалардағы 
және бұқаралық ақпарат құралдарындағы аудармашы; 

- Дін істері комитетінде, руханият және ағарту орталық-
тарында, діни ұйымдарда, ішкі істер министрлігінде сарапшы - 
дінтанушы ретінде; 

- өткен ғалымдардың мұраларының көне тарихи және діни 
қолжазбаларын зерттеуге арналған мұрағаттағы мұрағатшы. 

Сонымен қатар, олар ғылыми-зерттеу мекемелерінде әлеу-
меттік ғылымдар бойынша ғылыми жұмыстар жүргізеді, социо-
логиялық зерттеулер жүргізеді және сауалнамалардың нәти-
желерін стандартты әдістерді қолдана отырып өңдейді, мем-
лекеттік және өлкетану мұражайларында гид немесе ғылыми 
қызметкер лауазымын атқарады және т.б. 

Өзбекстандағы діни білім берудің қазіргі жағдайын зерттеу 
келесі жалпылама жасауға мүмкіндік береді: 

- Қазіргі уақытта Өзбекстанда мемлекеттік білім беру 
мекемелеріндегі зайырлы діни білім беру жүйесі, сондай-ақ діни 
білім беру жүйесі діни бірлестіктердің мемлекеттен бөлінуінің 



64 
 

 

конституциялық қағидатына негізделген және Өзбекстан Рес-
публикасының Конституциясында бекітілген дамыған құқықтық 
негізге ие. 

- Толыққанды діни білім қазіргі заманғы адамның мәде-
ниетінің, дүниетанымының кеңдігі мен жан-жақты білімінің, 
оның дін мен белгілі бір діни бірлестіктердің адамзат тарихы 
мен мәдениетіндегі орны мен рөлі туралы елдер мен халық-
тардың түсінігін қамтамасыз етуге арналған. 

- Діни білім жастарды ұлтаралық және дінаралық келісім 
рухында, әлемнің басқа халықтарының діни сенімдері мен 
дәстүрлеріне, сенушілер мен сенбейтіндердің сенімдері мен 
сезімдеріне деген құрметпен қарау рухында тәрбиелеуге, осы 
негізде білім беруге бағытталған, патриотизм, өз елінің өткеніне, 
ата-баба мұрасына деген құрмет. 

- Оқыту әдістерін одан әрі жетілдіру, оқу үдерісінің әсерін 
арттыру мақсатында педагогикалық кадрларды қайта даярлау 
жолға қойылды [100]. 

Педагогикалық кадрларды қайта даярлау Ташкент Ислам 
университетінде және Имам Бухаридің Халықаралық орталы-
ғында ұйымдастырылған біліктілікті арттыру курстарында 
жүзеге асырылады, онда көрнекті мемлекет және қоғам қай-
раткерлері, академик экономистер, заңгерлер, тарихшылар, 
саясаттанушылар, сондай-ақ белгілі дін қайраткерлері сабақ 
береді. 

Сонымен, әр көпұлтты және көпконфессиялы мемлекетте 
дінтану түсіндіретін этносаралық келісім мен дінаралық толе-
ранттылық қоғамдағы тұрақтылық пен прогресстің берік негізін 
құрайтын маңызды факторлар деп санай аламыз. 

Өзбекстанның жоғары оқу орындарында «Дінтану» пәні 
енгізілді. Жоғары білім министрлігінің мәліметінше, жоғары оқу 
орындарының оқу жоспарында бұған дейін «Дінтану. Руханият 
негіздері» пәні болған, алайда 2017-2018 оқу жылынан бастап 
дінтануды жеке бағдарлама және пәнге бөлу ұзартылған жұмыс 
уақыты туралы шешім қабылданды. 

Бүгінгі күнге дейін жалпы білім беретін мектептердегі білім 
беру үдерісі діни оқытуға негізделмеген, өйткені «Білім туралы» 
заңға сәйкес осы саладағы мемлекеттік саясаттың негізгі 



65 
 

 

қағидаттары білім мен тәрбиенің гуманистік, демократиялық 
сонымен қатар білім беру жүйесінің зайырлы сипаты болып 
табылады. 

8, 9, 10 және 11 сыныптардың оқу бағдарламаларында 
«Әлемдік діндер тарихы» пәні бар. Оның шеңберінде дін мен 
қоғам, дін мен білім, тәуелсіз Өзбекстандағы дінге деген көз-
қарас, бейбітшілік пен гүлдену, интернет және дін, Өзбекстан-
дағы діни төзімділік пен діни білім сияқты қарапайымнан күр-
деліге дейінгі ұғымдар оқытылады. 

Бұл оқу пәні әлемдік діндер тарихы, ілімдері, олардың мәні 
және оларда насихатталатын шығармашылық идеялар туралы 
алғашқы білімді қамтамасыз етуге арналған. Ол діндердің 
қасиетті қайнар көздері, олардың тарихы, адамзат тарихындағы 
рөлі мен орны туралы әңгімелейді. Сарапшылардың пікірінше, 
бұл тақырыптар студенттердің діндерді жіктеу, алғашқы 
формалары, пұтқа табынушылық және кейінгі конфессиялар 
туралы білімдерін кеңейтуге мүмкіндік береді. 

Сонымен бірге студенттер дін туралы білім негіздерін іс 
жүзінде бірінші сыныптан алады. Мысалы, 1-7 сыныптар ара-
лығында «Әдеп әліппесі», «Отан сезімі», «Ұлттық тәуелсіздік 
идеясы және руханилық негіздері», «Тарих» сияқты пәндер  
52 сағат, онда діннің пайда болуы және оның бүкіл әлемге таралуы, 
діннің мемлекет пен қоғамдағы рөлі туралы негізгі түсініктер, 
сонымен қатар адамгершілік принциптері, діни және ұлттық 
толеранттылық және көп ұлтты Өзбекстан туралы ақпарат бар. 

Колледждер мен лицейлерге келетін болсақ, олар «Ұлттық 
идеология: негізгі түсініктер мен қағидалар», «дінтану», «руха-
ният негіздері», «Діни экстремизм мен фундаментализмге қарсы 
күрес» арнайы курсы, толеранттылық, азаматтығын қалыптас-
тыру сияқты пәндерді оқиды ұлттық тарих пен мәдениеттің 
байлығы, жалпы адамзаттық құндылықтар туралы. 

Өзбекстан Республикасындағы діни саясат мемлекеттің 
зайырлы сипаты мен оның толеранттылық принциптеріне 
негізделген, яғни барлық діндерге төзімділік пен тең қатынас, 
мемлекеттің дінмен салауатты және сындарлы ынтымақтас-
тықты дамытуға деген ұмтылысы. Оның негізгілері - Өзбек-
станда поликонфессиялық қоғам бар және дамып келеді. 



66 
 

 

Өзбекстандағы дін саласындағы тәуелсіз даму жылдарында 
мемлекеттік саясатта болған оң өзгерістер білім беру саласында 
да түбегейлі өзгерістерге алып келді, бұл білім беруді жетіл-
діруге байланысты көптеген мәселелерді шешуге мүмкіндік 
берді [101]. 

Осы бағыттағы ең маңызды қадам Өзбекстан Республика-
сының «Ар-ождан бостандығы және діни ұйымдар туралы» 
Заңын қабылдау болды (жаңа редакция 1998 жылы 1 мамырда 
ел парламентімен қабылданды). Атап айтқанда, оның баптарына 
сәйкес: 

- діни білім беруде ешбір мәжбүрлеуге жол берілмейді. 
- кәмелетке толмағандарды діни ұйымдарға тарту, сондай-

ақ олардың ерік-жігеріне, ата-аналарының немесе оларды 
алмастыратын адамдардың еркіне қарсы өз дінін үйретуге 
тыйым салынады (3-бап). 

- Өзбекстан Республикасындағы білім беру жүйесі діннен 
бөлінген. Білім беру жүйесінің оқу жоспарларына діни пәндерді 
енгізуге жол берілмейді. 

- Азаматтарға зайырлы білім алу құқығы олардың дінге 
қатынасына қарамастан беріледі. Өзбекстан Республикасының 
(7-бап. Білім беру жүйесі және дін). 

Жоғарыда айтылғандардың негізінде, сонымен бірге, мем-
лекеттік білім беру жүйесі жалпы білім беретін мектептің  
9-сыныбында «Әлемдік діндер тарихы», «Дінтану негіздері» 
және т.б. «Діни экстремизм мен терроризмге қарсы іс-қимылдың 
рухани-тәрбиелік негіздері» атты арнайы курстар түрінде - 
академиялық лицейлер мен колледждерге арналған. Универ-
ситеттердің алғашқы курстарының оқу жоспарында «Руханият 
негіздері: дінтану» пәні бар. 

Сонымен қатар, діндердің ешқайсысына артықшылық 
берілмейді, олардың кез-келгенін насихаттау алынып тасталады, 
тіпті жанама түрде, белгілі бір діннің пайда болуы мен дамуы 
туралы жалпы, тарихи жоспар туралы ақпарат беру. Сонымен 
бірге, әр оқушы мен студентті діни төзімділік рухында, басқа 
конфессияның өкілдеріне құрметпен қарау рухында тәрбиелеуге 
ерекше назар аударылады. 



67 
 

 

Мұндай мақсатты қызмет, жалпы алғанда, сенімді экстре-
мизм мен терроризмнің ықпалына қарсы тұруға қабілетті, 
сенімділігі мен тұрақты көзқарасы бар жас ұрпақты тәрбиелеу, 
дін туралы дұрыс және саналы идея қалыптастыру үшін жағдай 
жасауға мүмкіндік береді. 

Мемлекеттік білім беру жүйесінде орта мектептер, акаде-
миялық лицейлер мен колледждер, жалпы жоғары оқу орын-
дарының мұғалімдері және жоғарыда аталған пәндерді оқы-
татын мұғалімдер үшін «діни тақырыпты» қамтитын біліктілікті 
арттыру курстарының тұтас циклы бар. Қызмет өтілі мен 
мамандығына байланысты олар қайта даярлаудың және білік-
тілікті арттырудың көп сатылы жүйесінен ұзақ уақыт кезеңді 
түрде өтеді: облыстық, ведомстволық және республикалық 
деңгейде. 

Өзбекстан Республикасының Президенті Ислам Каримовтың 
бастамасымен 1999 жылы құрылған Ташкент ислам универси-
теті білім беру жүйесінде, оның ішінде рухани салаға тиісті 
кадрларды даярлау жүйесінде, жастар арасындағы діни факторға 
деген көзқарасты сондай-ақ тиісті білім беру жүйесін қалып-
тастыруда ерекше орын алады. 

Кәсіби дамудың маңызды буындарының бірі - осы уни-
верситеттің кадрлардың біліктілігін арттыру және қайта даярлау 
факультеті, оның ішінде «Дінтану және руханият негіздері» оқу 
курсының оқытушылары, діни мәселелермен айналысатын 
мамандар. Оқу бағдарламасында діни экстремизм мен терро-
ризмге қарсы күрес мәселелері де бар. 2000 жылдан бастап осы 
уақытқа дейін осы ұйымдарда 49 236 қоғамдық ұйымдардың 
өкілдері, білім беру мамандары мен оқытушылар құрамы 
оқыды, олардың 37 163-і жергілікті жерлерде ұйымдастырылды. 
Оның ішінде 4000-нан астам студенттер діни бағыттағы 
академиялық пәндерді оқытатын, жоғары оқу орындарының 
профессорлары мен оқытушылары, діни оқу орындарының 
оқытушылары мен сарапшылар санатына жатады. 

Тіркелген діни мекемелерде оқу-әдістемелік кешендермен 
байланысты проблемалар жоқ, өйткені тәуелсіздік жылдарын-
дағы модернизация үрдісі дінтанулық білім беру жүйесіне де 
әсер етті. Соңғы жылдары, негізінен, осы мекемелердің оқыту-



68 
 

 

шылары мен республиканың дін қайраткерлері білім алушылар 
мен студенттердің осы санатына арналған 20-дан астам оқу-
лықтар мен оқу-әдістемелік құралдарды жасады. Олардың 
қатарында Өзбекстан мүфтиі У. Алимовтың «Сіз сұрадыңыз» 
деген жалпы атаумен 2007-2013 жылдарды қамтитын жинақ- 
тар циклі бар және пәтуа және фиқһтың (ислам құқығының) 
заманауи аспектілері бойынша кең ауқымды сұрақтарға жауап-
тарды қамтитын «Құран мағыналарының аудармасы», авторы 
Өзбекстан мұсылмандары діни басқармасы (ӨМДБ) төраға-
сының орынбасары, шейх А. Мансуров,, «Ислам және фунда-
менталистік қозғалыстар», оқу құралы, 2013 ж., ӨМДБ төраға-
сының орынбасары А. Төлепов, сонымен қатар «Орталық Азия 
халықтарының қоғамдық-саяси және діни қозғалыстарының 
тарихы» кітабы, 2011, авторлар ұжымы.  

Бұл материалдар ӨМДБ жанындағы Ташкент Ислам инсти-
туты студенттерінің оқу процесінде қолданылады. Сонымен 
бірге, белгіленген ережелерге сәйкес, («бірінші блок» деп 
аталатын) қоғамдық-гуманитарлық пәндерді  оқыту кезінде 
зайырлы оқу орындарына арналған оқулықтар мен басқа да оқу-
әдістемелік кешендер қолданылады. 1999 жылдан бері жүзеге 
асырылып келе жатқан тіркеуден өткен діни мекемелерде 
(ӨМДБ жанындағы Ташкент ислам институты және 9 орта 
арнайы рухани исламдық білім беру мекемелері) Мемлекеттік 
білім стандартына жақын жаңа оқу жоспарлары мен бағ-
дарламаларын енгізу тәжірибесі студенттер арасында білім мен 
зайырлы ғылым және рухани саламен диалог құруды кеңейтуге 
ықпал етті. 

Фундаменталды және қолданбалы ғылыми бағыттар шең-
берінде дінтану, исламтану, ислам философиясы бойынша 
зайырлы білім беру мекемелері мен жалпы көпшілікке арналған 
оқулықтар, оқу бағдарламалары мен оқу құралдарын шығару-
мен айналысатын Ташкент Ислам Университетінің Исламтану 
ғылыми зерттеу орталығын ерекше атап өтуге болады. 

Діни әдебиеттер саласын реттейтін Өзбекстан үкіметінің 
2014 жылғы қаңтарда бекіткен діни мазмұндағы материалдарды 
дайындау, әкелу және республика аумағында тарату жөніндегі 
қызметті жүзеге асыру тәртібі туралы ереже қабылданған. Бұл 



69 
 

 

қызметке мемлекеттік діни сараптамадан кейін ғана рұқсат 
етіледі. Оны жүзеге асыру үшін бақылау көшірмесі және өнді-
ріске арналған материалдар туралы қажетті ақпарат министрлер 
кабинеті жанындағы Дін істері комитетіне алдын ала беріледі. 
Бұл орган діни әдебиеттерге сараптама жүргізеді, сонымен қатар 
мемлекеттік діни сараптама қорытындыларының бірыңғай тізі-
мін жүргізеді. 

Тіркелген діни оқу орындары мен оқу-әдістемелік материал-
дарды дайындау процесінің өзара байланысы қандай деген сұрақ 
туындауы мүмкін. 

Өзбекстан Республикасының заңнамасына сәйкес, білім беру 
жүйесінің оқу бағдарламасына діни пәндерді енгізу мүмкін 
емес, бұл дін туралы ақпарат беретін пәндерге қатысты емес. 
Осындай пәндерді оқыту процесінде әлемдік және ұлттық 
діндер, олармен байланысты ғұрыптар мен рәсімдер туралы 
энциклопедиялық сипаттағы ақпарат ұсынылады.  

Тіркелген діни оқу орындары жалпы гуманитарлық пәндер-
ден басқа, сонымен қатар шет тілдерін қоспағанда, барлық 
пәндер бойынша негізінен өздерінің оқу материалдары негізінде 
сабақ береді. Оқулықтар мен басқа да оқу құралдарын діни білім 
беру жүйесінде мол тәжірибесі бар осы оқу орындарының 
оқытушылар құрамы өздері дайындайды. 

Сонымен бірге, «Дінтану», «Әлемдік діндер тарихы» оқу-
лықтарында негізгі діндер мен діни рәсімдер мен дәстүрлер, 
«Дінтану», «Этика», «Руханият негіздері», «Әдебиет» адамгер-
шілікке, отансүйгіштікке, ата-ананы құрметтеуге және адамдар 
арасындағы жақсы қарым-қатынасқа шақыратын Құран аяттары, 
хадистер мен риуаяттарды (әпсаналар, аңыздар) қамтитын бір-
қатар тақырыптарды қамтылады.  

Өбекстан елінде тіркелген діни мекемелер мен мемлекеттік 
мектептер арасында қандай қарым қатынас орнаған деген 
мәселеге келсек. 

Өзбекстан Республикасының «Білім туралы заңына» сәйкес, 
жоғары білім алу үшін жасқа шек қойылмайды, сонымен бірге 
діни оқу орындарында оларға қабылдау үшін жас шектеулері жоқ. 

1998 жылғы 1 мамырда қабылданған «Ар-ождан бостандығы 
және діни ұйымдар» туралы заңның 4-бабы, 9-тармағына сәйкес, 



70 
 

 

діни білім беруді жеке оқытуға тыйым салынған болса, 2021 
жылғы 26 маусымдағы өзгертулер мен толықтыруларда бұл 
шектеулер жоқ. Кез келген адам орта немесе арнай орта, жалпы 
білім беру оқу орнын аяқтаған болса діни білім алуға толық 
құқылы. 

Тіркелген діни мекемелердің өкілдері мемлекеттік білім беру 
ұйымдарында өткізілетін рухани-ағартушылық іс-шараларға 
қатысып, жалпы адамзаттық құндылықтарды, діннің қоғам 
өміріндегі орны мен рөлін насихаттауға үлес қосуда. 

Кеңес өкіметі ыдырағаннан кейін діннің белсенді қайта жан-
дана бастауы, оның қоғамдық өмірдің түрлі салаларына, соның 
ішінде білім беру саласына әсерінің артуы байқала бастады. 
Посткеңестік кеңістікте қоғамдағы діни құндылықтардың 
объективті дамуы мемлекетердегі білім беру жүйесінің дінді 
толығымен атеистік идеология ретінде қабылдамауынан діни 
дүниетаным құндылықтарын білім  беру үдерісіне енгізуінен 
көрініс тапты. Осы орайда жоғарыда келтірілегн Ресей мен 
Өзбекістан мемлекеттерімен қатар келесі кезекті Қырғыстан-
дағы дінтанулық білімге қатысты қысқаша ақпарат беріп өтсек.  

Дін туралы білімді зайырлы мектепке енгізу қажеттілігі, өз 
кезегінде, діни білім беруді жүзеге асыру және беру мәселе-
лерін, жалпы білім беру мекемелерінде білім берудегі зайыр-
лылық пен діндарлықты саралаудың құқықтық және әдістеме-
лік аспектілерін өзекті етті, сондықтан тиісті білім беру бағ-
дарламалары мен тәсілдерін әзірлеу ісі қолға алынды. 

Осылайша, Қырғызстанның білім беру жүйесі мектептерде 
білім беру, құқықтық, құндылық-нормативтік басымдықтар- 
ды көрсететін діни білім берудің отандық моделін дамыту 
қажеттілігіне тап болды. 

Мемлекеттік жалпы білім беретін мектептердегі дін туралы 
білімнің мазмұны мен сипатына қатысты негізгі міндетт – 
мақсатты айқындау және дін туралы мектеп курсының міндет-
терін анықтау. 

Қазақстан, Ресей, Өзбекістан мен Қырғыз Республикасының 
конституциялық-құқықтық нормаларының жалпы ұқсастығын 
ескере отырып, діни ұйымдардың теңдігі туралы заң нормалары 



71 
 

 

мен «дәстүрлі діндерді» белгілеп алу нормалары арасындағы 
қатынастардағы құқықтық диссонанс туынду қаупі бар. 

Қырғызстан зайырлы мемлекет және мемлекеттің заңына 
сәйкес: 

- жалпы білім берудің зайырлы сипаты белгіленді; 
- мемлекеттік білім беру мекемесінде міндетті пән ретінде 

бірде бір дін орныға алмайды; 
- мемлекет дінге қарсы ілімді насихаттамайды; 
- мемлекеттік мекемелерде дінтану курстары бейтарап және 

объективті түрде ұсынылған болса, оларды енгізуге тыйым 
салынбайды; 

- азамат кез-келген дінді ұстана алады, немесе ешбір дінді 
ұстанбаса да құқылы; 

- мемлекет ел үшін дәстүрлі діндердің (ислам, православие) 
басымдылығын белгілейді;  

Қырғыз Республикасы Қорғаныс Кеңесінің 03.02.14 жылғы 
шешімі дінтанулық білім беруді жүзеге асырудағы нық қадам 
болды онда уәкілетті мемлекеттік органға Қырғыз Республи-
касындағы діни мәдениет тарихын оқыту Тұжырымдамасын 
әзірлеу тапсырылды. 

Дінтанулық білім беруді жетілдіру шаралары «2015-2020 
жылдарға арналған Қырғызстан Республикасының діни сала-
дағы мемлекеттік саясат тұжырымдамасын іске асыру жөніндегі 
іс-шаралар жоспарында» бекітілген. Құжатта зайырлы дінта-
нулық білім беру жүйесін жетілдірудің мақсаты көрсетілген, 
оның нәтижесі әлемдік діндер негіздері пәнін жалпы білім беру 
мекемелеріне енгізу, сонымен қатар дінтанулық білім берудің 
сапасын арттыру. Жоспарланған міндеттер: 

- Орта арнайы және жоғары білім беру жүйесі үшін дінтану 
бойынша мемлекеттік білім беру стандартын әзірлеу және 
қабылдау; 

- «Діни мәдениеттің тарихы» академиялық пәнінің оқу 
бағдарламасын құру және оны жалпы білім беретін курс ретінде 
орта мектептің жоғарғы сыныптарында, орта арнаулы және 
жоғары оқу орындарында енгізу; 

- Мектеп оқушылары мен колледждердің студенттері, 
мектеп оқытушылары мен университеттің оқытушылары үшін 



72 
 

 

дінтану және діни мәдениет тарихы бойынша оқу құралдары, 
анықтамалық және иллюстрациялық материалдар (баспа басы-
лымдары, дәрістер, презентациялар, электронды материалдар) 
циклын шығару [102].  

2016 жылдың 16-18 тамызында Қырғыз Республикасының 
Дін істері жөніндегі мемлекеттік комиссиясы, Қырғыз Респуб-
ликасының Білім және ғылым министрлігімен бірге «Осло 
орталығының» (Норвегия) қолдауымен таңдалған 10 респуб-
ликалық пилоттық мектеп мұғалімдеріне «Діни мәдениет 
тарихы» пәнін оқыту бойынша үш күндік оқу курсын өткізді. 
2016 жылдың қыркүйегінен бастап бұл курс осы 10 мектептің  
9-сынып оқушылары үшін енгізілді. Курстық бағдарлама оқу 
жылының 1 семестріне арналған және 16 сағаттан тұрады, оның 
12 сағаты сабаққа, 4 сағаты мұғалімдерге арналған. 

Пилоттық жобаның нәтижелері 2017 жылдың 16-17 ақпанын- 
да осы курстың оқытушыларына және мемлекеттік органдар мен 
мүдделі тараптардың қатысуымен дөңгелек үстел (ҚР ҰҒА, 
Қырғыз Республикасының әртүрлі діни оқу орындары, ҚМДБ, 
Бішкек және Орыс Православие шіркеуінің қырғыз епархия-
сының, «Чамсен» діни буддалық қоғамының, Евангелиялық 
Христиандар-баптистер шіркеулерінің одағы және т.б.) өкілде-
ріне арналған семинар өтті. 

Семинар барысында оқытушылар «Діни мәдениеттің тарихы» 
пилоттық курсын бағалады. Сауалнама нәтижелері бойынша оқу 
бағдарламасы «өте жақсы» - 14,2% (190 сұрақтан 27 сұрақ), 
«жақсы» - 53% (101), қанағаттанарлықсыз деп бағаланды. - 
27,36%, (52) [102]. 

Пікірталастар нәтижесінде қатысушылар бұл пәннің қажет-
тілігін сөзсіз қолдады, бірақ мазмұны жағынан және айтылған 
ұсыныстар мен ескертулерді енгізудің маңыздылығын атап өтті. 

Бұл бағыттағы негізгі құжат сонымен қатар Қырғызстан 
Білім Академиясы әзірлеген «Діндер тарихы» пәнінің оқу 
бағдарламасы болып табылады. Оны жүзеге асыру негізгі 
мектепте (5-9 сыныптар) «Діни мәдениеттің тарихы» факуль-
тативті (қосымша) курсы арқылы, орта мектепте - 10-сыныпқа 
«Жаһандану дәуіріндегі әлемдік діндер» (мәндетті таңдау 
курсы), сонымен қатар 11 сыныпқа жоспарланған - «Қазіргі 



73 
 

 

Қырғызстандағы діндер» элективті курс арқылы жоспарлануда. 
Курс 238 оқу сағатына есептелген (әр сынып бағдарламасы үшін 
34 сағат - 5-тен 11-ге дейін) [102, б. 7].  

Кейбір зерттеулер жоғарыда аталған бағдарлама туралы 
келесі ескертулерді көрсетті: 

1. Тарих курсының тақырыптарын қайталау (әсіресе 6,7,8 
сынып бағдарламаларында) 

2. Курстардың тақырыптық мазмұнындағы шамадан тыс 
егжей-тегжейлі (238 сағат), осыған байланысты студенттердің 
шамадан тыс жүктемесі курстың оқу-тәжірибелік мақсатта-
рынан алшақтап кетуіне әкеледі. 

3. Осы курстың білім беру саласындағы бұған дейінгі 
саясаты мен шешімдеріне қайшы келуі (мектептерде оқу 
жүктемесін азайту мақсатында сағаттардың жалпы қысқаруы 
орын алды, мысалы: «Адеп», «Экономика» «Адам және Қоғам» 
курстары «Азаматтану» курсына өзгерді) 

4. Оқу тәжірибесінде оқытудың факультативті формала-
рының дұрыс жолға қойылмауы, бұл оқытудың төмен тиім-
ділігіне, курстың формальды сипатына және т.б. алып келеді.  

Посткеңестік елдердегі жалпы жағдай ұқсас келгенін аңға-
рамыз. Осы орайда келесі кезекет Түркия мемлекетіне бай-
ланысты шолу жасасақ. 

1924 жылы Түркияда республикалық жүйе құрылып, дін 
мемлекеттен бөлініп, мектеп діннен бөлінгеннен бері исламның 
негіздерін зерттеу мемлекет бақылауынан тыс өтті. Алайда 
бірнеше рет (1949, 1956, 1967) кейбір бастауыш, содан кейін 
орта мектептерде теологияны факультативті зерттеуді қалпына 
келтіруге талпыныс жасалды. Ал 1949 жылы жоғары мұсылман 
шенеуніктерінің біліктілігіне алаңдаған Үкіметтің шешімімен 
Анкара университетінде теология факультеті ашылды. 10 жыл-
дан кейін Стамбул университетінің құрамында жоғары Ислам 
институты құрылды. Осындай институттар Кония, Кайсери, 
Измир, Эрзе-рум, Бурса, Самсун қалаларында ашылды. Теоло-
гиялық факультеттердің түлектері кейіннен діни лицейлердің 
оқытушылар құрамын құрады. Студенттерді оқытудан басқа, 
институттар мен теологиялық факультеттерде Ислам тарихы, 
мұсылман тарихы бойынша ғылыми зерттеулер жүргізіледі. 



74 
 

 

Ахмет Ташгын, Түркиядағы Эрбакан университетінің про-
фессоры, әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университетінің 
дінтану және мәдениеттану кафедрасының докторантарына 
дәріс оқу барысында өз елдеріндегі жағдайға байланысты 
дәріс түрінде ақпаратымен бөлісті. Ол Түркия мемлекетінде 
дінтану пәні қалай жүргізілетіндігі жайына тоқталды. Түркия 
елінің тарихынан белгілі 1920 жылы мемлекет бойынша 
медреселер жабылып қалды. Сол медреселердегі ғалымдар 
өлім жазасына кесілді. Ал енді сыртқа кетпеген ғалымдар өз 
ауылдарына барып шаруашылықпен айналысты. Мешіттерде 
азан шақыруға тиым салынды. Бұл 1920-1944 жж. арасында 
жалғасты. 1944 ж. кейін көп партиялы өкімет келді. Осы 
кезеңде Илахият, дінтану факультеті құрылды. Бұл факультет 
ашылғанымен ол арада терең түсіндіретін ғалымдар болмады. 
Болқан түбегіне қоныс аударған ғалымдар қайта орала бас-
тады. 

1970 ж. әлемде өзгеше көзқарас пайда болды. 80 жылдардан 
илахият біріктірілді. Қазіргі таңда шамамен 130 шақты уни-
верситетте илахият факультеті бар. 1940 жж. Илахият факуль-
теттерімен қоса медреселерде құрыла бастады. Азан айтуға 
рұқсат етілді, алайда түрік тілінде. Мысалға келтіретін болсақ, 
Имам Хатиб лицейін бітірген адам міндетті түрде имам болады 
деген ұғымды білдірмеді. Модернистік тұрғыдан білім беру 
жолға қойылды. Дегенмен оның расында жаңа заманға сай, сай 
еместігі түрік қоғамында талас тудырды. 

Дінтану болсын, исламтану болсын негізін батыстан алған-
дықтан өзіне тән бір жол қалыптастыра алмағаны өкінішті. 
Имам Хатиб лицейлері саясаттан тыс халықтың мұқтажына 
байланысты қалыптасты. 

Мысалы, Түркиядағы Имам хатиб лицейлерінде 9 - сынып-
тан бастап діни білім мен зайырлы білімді қатар алуға мүмкіндік 
берілген. Бұл жүйенің тиімді тұстары төмендегідей: 

1. Мектеп оқушысы 10-11 сыныптағы қалыптасу кезеңінде 
орнықты діни білім алады, оның болашақта күмәнді діни ағымға 
ауытқымауына берік негіз қаланады; 

2. Арнайы діни білім алу үшін өмірінің екі-үш жылдық 
кезеңін жоғалтпайды; 



75 
 

 

3. Болашақта дін саласына маманданғысы келсе, жоғары оқу 
орнында қысқартылған бағдарламамен оқуға мүмкіндігі болады 

Стамбул - Президент Режеп Тайып Ердоған үкіметі діни 
білімді дамытуға бағытталған реформаларды моральдық құл-
дырауға қарсы күрес құралы ретінде қарастырса, оның қар-
сыластары оларды дінге көбірек ұлтты тәрбиелеу әрекеті деп 
санайды. Биыл миллионға жуық оқушы имам-хатибтер мектеп-
теріне қабылданды, ал 2002 жылы Эрдоганның исламды 
жақтайтын партиясы билікке келген кезде 65000 түрік балалары 
діни мектептерде оқымаған. Бұл туралы президенттің өзі 
Анкарада осы мектептердің бірін ашқан кезде мәлімдеді. 
«Имам-хатибтерде» ұлдар мен қыздарға бөлек білім беріледі, 
бағдарламаның 13 сағаты исламдық білімге, оның ішінде араб, 
құран және сүннетті оқуға арналған. 

Түркия Республикасының Стамбул қаласында орналасқан 
«Ислам зерттеу орталығын» айтуға болады. Бұл орталықта 
ханафилік, матуридилікті ұзақ жылдар бойы жүйелі түрде 
зерттеп келе жатқан білікті теолог ғалымдар тобы орналасқан. 
Осы ғалымдармен тәжірибе алмасу жолға қойылса еліміздегі 
дінтану ғылымы, соның ішінде матуридилікті зерттеу жаңа 
сапалық деңгейге көтерілер еді. Имам Матуриди мен Әбу 
Ханифаның ислам діні туралы көзқарастары мен ойлары қазіргі 
таңда терең зерттеліп, халыққа жеткізілуі қажет. Кезкелген дінді 
бұрмалап теріс түсіндіретін сенімдердің ықпалынан еркін 
болып, халықтың бірлігіне нұқсан келтіретін алдамшы сенім-
дерден аулақ болып, санасы тәуелсіз, еркін, ойлаушы, ұлттық 
рухани мәдениет аясында ханафилік матуридилік дәстүрді 
бойына сіңірген тұлғаларды қалыптастыру қоғамдағы діни 
мәселелерді оңтайлы шешудің бірден бір жолы болар еді. 

 Түркия мемлекетінің Дін істер министрлігінің шешімімен 
елдің мәдени астанасы Стамбул қаласында Халықаралық ислам 
университетінің ашылатын кездегі алға қойылған мақсаттар 
айқындалған. 

Түркияның бас мүфтиі Мехмет Гермездің айтуынша, ашыл-
ғалы отырған жоғарғы оқу орны Мысыр, Малайзия, Пәкістан 
мен Сауд Арабиясында орналасқан ең танымал деген Ислам 



76 
 

 

университеттерімен бәсекелес болады. Ондай оқу орнын ашуға 
Түркияда барлық мүмкіндіктер жасалған дейді бас мүфти. 

Ашылғалы жатқан ислами университеттің басқа ислами оқу 
орнындарынан біршама айырмашылықтары бар. Жаңа уни-
верситетте оқытылатын пәндер қатарына қазіргі әлеуметтік 
аралас ғылымдармен қоса, классикалық ислами мәтіндер 
тереңдетіліп оқылатын пәндер қосылады [103]. 

Сонымен қатар, түрік елінде араб тілі бағдарламаларын 
жақсы дамыту үшін соғыстың салдарынан көшуге мәжбүр 
болған сириялық ғалымдарды университеттерге қызметке 
орналастыру мәселесі қарастырылып жатыр, - дейді Түркия-
дағы Мармара университетінің екінші деңгейлі профессоры 
Сулейман Дерин. 

Зайырлы мектептерді қорғау жөніндегі ата-аналар қозға-
лысының белсендісі Илкнур Бирол: «Біз білім беруді реттейтін 
діни ережелерге қарсымыз», - деп қарсылық білдірді. Ол мұндай 
жүйенің «басты құндылығы - мойынсұнушылық» ұрпағын 
тәрбиелейтініне сілтеме жасады. Түрік қоғамында дін мен 
мектептің өзара байланысы туралы пікірталастар 20-жылдардан 
бастап, Мұстафа Кемал Ататүрік Османлы теократиялық 
мемлекетінің қирандысында зайырлы республика құрып, ислам- 
ды қоғамдық өмірден шығарып тастағаннан бері өзектілігін 
жоғалтқан жоқ. Бірінші халықтық президенттік сайлауда 
жеңіске жеткеннен кейін, Ердоған өзін дінге қарсы халықтың 
құқығын қорғаушымын деп жариялады, ондаған жылдарға 
созылған дінге қарсы үкімет саясатынан кейін күштер тепе-
теңдігін қалпына келтіруге дайын. «Егер білім беру жастарды 
ана тілінен, тарихынан, ата-бабаларынан, мәдениеті мен өрке-
ниетінен алшақтатса, бұл білім берудің өте күрделі пробле-
масын көрсетеді», - деді президент өткен мұғалімдер съезінде. 

Имам Хатиб түлектері қауымдастығының жетекшісі 
Хусейин Коркут Түркияның үш консервативті аймағында - 
Кайсери, Коние және Эрзурумда діни оқу орындарына сұраныс 
жоғары, дегенмен билік әлі де болса ұлттық деңгейде зерттеу-
лер жүргізбеген. Оның сөздерін білім министрі Наби Авчи  
растайды, ол имам-хатибтер мектебіне деген қажеттілік жылдан-
жылға артып келе жатқанын мәлімдеді. 



77 
 

 

Бірінші тараудың екінші тараушасын қорытындылай келе біз 
дінтанулық білімге қатысты шетелдік мысалдарды келтірдік. 
Шет елдердің ішінде анағұрлмы жақын орналасқан оның үстіне 
білім беру жүйелеріміз көп жылдар бойы өте ұқсас болған 
Ресей, посткеңестік елдерден Өзбекстан, Қырғызстан сонымен 
қатар Түркия мысалдары қарастырылды. Дінтанулық білім 
беруде шетелдік тәжірибені қарастыру барасында көз жеткіз-
геніміз дінтанулық білім беруді діни білім беруден түбегейлі 
бөлек қарастыру мүмкін емес себебі кейбір жағдайларда 
дінтанулық білімнің теологиялық астарлары да болуы мүмкін.  

 
1.3  Толеранттылықты қалыптастырудағы дінтанулық  
білімнің рөлі 
 
Дінаралық келісім мәдениеті толеранттылық, дінаралық 

келісім, төзімділік, дінаралық сұхбат ұғымдарымен дәріптеледі. 
Толеранттылық ұғымы ғасырлар бойы қалыптасып келеді. Әр 
ғасырда әртүрлі мағыналарды жинақтай келе, сол заманның 
шындығын беруге сәйкестеніп отырды. Алғаш рет толерант-
тылық ұғымының заңдық рәсімделуі ЮНЕСКО-ға мүше 185 
мемлекеттің Парижде 1995 жылы 16 қарашада «Толеранттылық 
принциптерінің Декларациясын» қабылдауымен басталды. Осы 
ресми құжатта толеранттылықтың төмендегідей мағыналары 
беріледі: 

«1.1. Толеранттылық әлемдегі мәдениеттердің бай көптүр-
лілігін құрметтеу, қабылдау және дұрыс түсіну, өз-өзімізді 
көрсету формалары және адамның индивидуалдылығын көрсету 
тәсілдері дегенді білдіреді. Оған білім, ашық қабылдау, қарым-
қатынас және ой, ар және сенім еркіндігі септеседі. Толерант-
тылық – бұл көптүрліліктегі үйлесімділік. Бұл тек моральдық 
борыш қана емес, сонымен бірге саяси және құқықтық қажет-
тілік. Толеранттылық – бұл бейбітшілікке қол жеткізуге және 
соғыс мәдениетін бейбітшілік мәдениетімен ауыстыруға мүм-
кіндік беретін игілік. 

1.2. Толеранттылық – (бәріне) жол беру, жоғарыдан қарау 
немесе жасандылық емес. Толеранттылық – әмбебап құқықтар 
мен адамның негізгі еркіндіктерін мойындау негізінде қалып-



78 
 

 

тасатын белсенді қарым-қатынас. Толеранттылық ешқандай 
жағдайда да осы құндылықтарға қол сұғушылыққа қызмет 
етпейді, толеранттылықты жеке адамдар, топтар және мемле-
кеттер танытуы тиіс. 

1.3.  Толеранттылық – адам құқықтарының бекітілуіне, 
плюрализмге (соның ішінде мәдени плюрализмге), демократия 
және құқықтық тәртіпке қызмет ететін міндеттілік. Толерант-
тылық – бұл догматизмнен, ақиқатты абсолюттендіруден бас 
тартуды және адам құқықтары саласы бойынша халықаралық 
актілерде бекітілген нормаларды білдіретін ұғым. 

1.4.  Адам құқықтарын құрметтеуге үндес келетін толе- 
ранттылықты көрсету әлеуметтік әділетсіздікке төзімді болу, өз 
сенімінен бас тарту немесе басқалардың сеніміне жол беру 
дегенді білдірмейді» [104]. 

Толеранттылық принциптері адамды адам ретінде құрмет-
теу, адам деген асыл атауға лайықты адамзат баласын жанына 
жақын тартуға бағытталған. Дегенмен айта кетерлік мәселе, 
толеранттылықты көп жағдайда «төзімділік» деп түсіну бар. 
Төзімді болу немесе кең болу, яғни тағаттылық таныту дегенде 
барлық сенімдерге, барлық діндердегі айтылғанға төзу дегенді 
білдірмеу керек, бұл арада таңдампаздық қажет. Дін саласын-
дағы толеранттылық мәселесін зерттеу барысында дінаралық 
келісім, дінаралық сұхбат, үнқатысу ұғымы тиянақтала түседі. 
Діндер арасында өзара түсінісудің бір формасы ретінде «бас-
қаның» «басқа» екендігін түсіну жолындағы ізденістер болып 
табылады. Дінаралық келісімге қол жеткізудің мүмкін екендігін 
діндердің табиғатындағы үндестіктің болуымен түсіндіруге 
болады. Кез келген діннің жалпыадамзаттық құндылықтарды, 
этика, эстетика, ғылымның іргетасын құрауы келісімге келу 
мүмкіндігін аша түседі. Діндер арасындағы үнқатысудың болуы 
– адамзаттық құндылықтардың, рухани қажеттіліктердің 
ортақтастығында. 

Діндер арасындағы сұхбаттасу мүмкіндіктері әртүрлі. 
Мәселен, діндер адамзаттың игіліктерге қол жеткізуі жағынан 
ортақ сұхбатқа келгенмен, ілімдік жағынан әр дін өз позициясы 
тарапынан сөйлейді. Сондықтан діндер доктриналық жағынан 
сұхбатқа қарағанда діни-дүниетанымдық пікірталасқа түседі, 



79 
 

 

сұхбаттың толеранттылық жағынан гөрі конфронтациялық жағы 
басым болуы мүмкін, себебі әр жақ қарсы жақты өзінің потен-
циалды мүшесі ретінде қарастыруы мүмкін және соған қол 
жеткізуге талпыныстар жасауы табиғи нәрсе. Дегенмен терең 
білімдарлықпен, терең дүниетаныммен келетін нәрсе – өзінің 
діни дәстүрлеріне шынайы берілген адам өзгенің де өзі секілді 
екенін ескеріп, оның рухани қалқанын құрметтеп, түсіністікпен 
қарайды, үйлесімді үнқатысуға дайын болады. Өкінішке қарай, 
діндарлар арасында соңғы айтылған қасиетті бойына жинақ-
таған адамдардың санының аздығы қоғамдағы жиі кездесетін 
келеңсіздіктердің басты себебі болып табылады [105, б. 11]. 

Қазіргі әлемде діни төзімділікті қалыптастыру, әртүрлі дінді 
ұстанушыларының ұстанымдары мен көзқарастарын құрметтеу 
және толеранттылықты дамыту мақсатында мектепте дінді, дін 
тарихын және дінтануды оқытудың көптеген әдістері бар. 

Толеранттылық принципі діни сенімдерге құрметпен 
қарауды білдіреді. Біздің республикамыздың мемлекеттік кон-
фессиялық саясатындағы басты ереже – Қазақстан өз азамат-
тарының ғана емес, сонымен қатар оның аумағында заңды түрде 
орналасқан шетелдіктер мен азаматтығы жоқ адамдардың да ар-
ождан бостандығы мен діни сенім бостандығы құқығына 
кепілдік береді. Сонымен қатар, ар-ождан бостандығы құқығы 
жеке түрде де, тиісті діни бірлестіктер құру арқылы да жүзеге 
асырылуы мүмкін. 

Толеранттылық, ең алдымен дәстүрлермен немесе әдет-
ғұрыптармен бірге жүретін діни және мәдени әртүрлілік шең-
берінде дамиды. Еріктілік екі түрлі топтың бір-бірімен өзара 
әрекеттесуі ретінде жүзеге асырылады; сонымен қатар 
шыдамдылық – ол рұқсат беру [106]. 

Осылайша, төзімділік дегеніміз - қоғамдағы немесе басқа 
ортадағы топтарға немесе жеке адамдарға деген өзара 
сыйластық қатынасы. Олай болса, «толеранттылық» дегеніміз 
басқаларға құрметпен қарау, бағалау және оларға діннің, 
сенімнің, мәдениеттің, этностың, пікірлердің және басқалардан 
ерекшеленетін басқа нәрсеге ие болуға мүмкіндік беру қатынасы 
ретінде анықталады. Білім беру контекстіндегі мұндай көзқарас 



80 
 

 

оқу материалдарында, сондай-ақ оқу процесінде дамуы және 
құрылуы керек. 

Білім келесі сипаттамалары бар толерантты қоғам жасайды 
деп күтілуде: біріншіден, адамдар басқалардың басқа сенім-
дерге, діндерге  сенуіне мүмкіндік береді және өте құрметтейді; 
екіншіден, олар басқалардың басқа немесе келіспейтін пікір- 
лері бар екенін құрметтейді және шыдамдылық танытады. 
Өлшенетін көрсеткіштерге мыналар жатады: (а) діні мен 
нанымына сәйкес басқалардың ғибадат ету тәсілі мен таңдауына  
төзімділік көрсету; (б) діндер мен нанымдардың әртүрлілігін 
түсіну, тану және құрметтеудегі хабардарлық; (в) әртүрлілікке 
бірыңғай көзқарас, келіспеушілікке келісім және т.б. 

Толеранттылықты қоғамның барлық салаларындағы қоғам- 
ның барлық мүшелері жүзеге асыра алады, осылайша бейбіт 
және қауіпсіз бірақ алуан түрлі және идеяларға бай қоғамдастық 
құра алады. Джувоно Сударсононың айтуынша, толерантты-
лықтан басқа, білім беру процесінде ымыраға келу туралы  
көзқарасты дамыту керек [107]. Сондай-ақ, ашық түсіністігі мен 
ой өрісі бар, әртүрлілікке және барабар әлеуметтік түсінікке бай 
қоғамды қалыптастыруда  пікірлердегі айырмашылықтар "мейі-
рімділік" пен "даналыққа" айналуы үшін білім беру процесінде 
дамыту қажет "өзара түсіністік" те маңызды.    

Демек, діни білім беру процесі осы ұстанымды ескере оты-
рып, толеранттылық мәдениетін, өзара сыйластықты қалып- 
тастырып, бүкіл әлемге рахымды исламдық құндылықтардың 
(құдайлық құндылықтардың) көрінісі ретінде күнделікті өмірде 
қолданылатын  әртүрлі көзқарастарға, діндерге, нанымдарға 
және т. б. ие болуына мүмкіндік береді деп күтіледі  [108, б. 167- 
168].  

Қазіргі, әсіресе еуропалық және американдық ғылымда 
жаһандану процесін көбінесе оның экономикалық аспектісіне – 
"ұлттықтан жоғары нарықтық экономиканың" қалыптасуына 
және одан туындайтын саяси аспектіге – көппартиялы демо-
кратияны кеңінен бекітуге байланыстырады [109, б.  181-187]. 
Алайда, біздің ойымызша, жаһандану құбылысының мәнін 
барабар түсіну үшін көптеген мүмкіндіктер оған, ең алдымен, 
мәдениетаралық және өркениетаралық өзара әрекеттесу процесі 



81 
 

 

ретінде көзқарас береді. Сонымен қатар, жаһанданудың мәдени 
аспектісін ескеру оның экономикалық және саяси салалардағы 
перспективаларына байсалды қарауға мүмкіндік тудырады. 

Қазіргі әлемдегі ең маңызды мәдениет қалыптастырушы 
факторлардың бірі – белгілі бір қоғамға және кеңейіп келе 
жатқан жаһандық қоғамдастыққа мүше азаматтардың жаңа 
ұрпақтарын тәрбиелеу және әлеуметтендіру функцияларын 
үнемі орындайтын білім беру болып табылады. Сонымен қатар, 
жаһандану дәуірінде ғана емес, сонымен бірге индустриалды 
әлемнің постиндустриалды білім беру рөлі оның негізгі "өндіріс 
құралына"айналатын білім мен интеллект құндылығының күрт 
өсуіне байланысты маңызды бола бастады. Еуропалық шығу тегі 
бойынша білім беру мекемелері – мектептер мен университеттер 
жүйесі ХХ ғасырдың ортасында барлық жерде қалыптасты, 
бірақ жаһандану дәуірінде білім беру барлық жерде, сонымен 
қатар  оқушыларға берілетін білім жиынтығы ретінде, әсіресе 
қоғамдағы "дұрыс" мінез–құлық нормаларының жүйесі ретінде 
өзгерістерге ұшырауда. 

Қазіргі әлемнің талаптары «оқу бағдарламаларын» – бері-
летін «объективті» (ғылыми, ұтымды, зайырлы) білім кешенін 
әмбебаптандыру тенденциясын анықтайды. Кейде бұл тенден-
ция тіпті "Болон процесі" деп аталатын формальды көріністі 
білдіреді. Тәрбие-әлеуметтендіру саласында тұтастай алғанда, 
белгілі бір елдің тарихи-мәдени дәстүрі білім берудің бағытын, 
оның жаңа мүшелерін қоғамға енгізу процесі ретінде анық-
тайды, бірақ жаһандану ұлттық мәдени (оның ішінде этно-
конфессиялық) дәстүрдің әмбебап инновациялармен барабар 
үйлесімін іздеуді талап етеді, егер ол тікелей туындамаса, бұл, 
сөзсіз, өте өзекті. Егер білім беруге қатысты білім беру процесі 
ретінде жаһандану, ең алдымен, халықтың жалпы білім деңгейін 
одан әрі арттыруды және сонымен бірге қазіргі заманғы ғылым 
мен ақпаратты қажет ететін салаларда тиімді жұмыс істей 
алатын адамдардың бүкіл әлеуметтік тобын тәрбиелеуді талап 
етсе, онда жаһанданудың  білім беру жүйесіне тәрбиелеуші-
әлеуметтендіруші институт ретінде қоятын ең маңызды әмбебап 
талабы, ол  оқушылардың санасына толеранттылық қағидат-
тарын берік енгізу болып табылады. Бұл қағида жаһандану 



82 
 

 

әлемінің алуан түрлілігінің жан-жақты "ортақ белгісі" ретінде 
көрінеді. Әрине, әмбебап принцип бола отырып, ол толығымен 
зайырлы және трансұлттық (трансмәдени) сипатқа ие болатыны 
анық. 

Сонымен қатар, толеранттылық принципінің жаһандық 
тұжырымдама ретінде пайда болуы мен бекітілуі нақты өрке-
ниеттің – батыс дамуының тарихи ерекшеліктерінен туындайды. 

Бір жағынан, қоғамдық сана мен мәдениетті секуляриза-
циялаудың, әлеуметтік – саяси жүйені либералдаудың ұзақ 
көпғасырлы  процестері өркениеттік өзін-өзі сәйкестендірудің 
қатаң шекараларын жойып, батыс әлемін әр адам немесе жеке 
адамдар тобы басқалардан ерекшеленуге, біртұтас қоғамның 
нақты сегменттері болуға сөзсіз құқылы бола алатын,  олардың 
арасындағы қатынастар толеранттылық – өзара төзімділік 
қағидаты негізінде құрылуы тиіс "ашық қоғамға" айналдырды. 
Екінші жағынан, Ұлы географиялық ашылулардан бастап, 
әртүрлі өркениеттердің өзара іс-қимылын жандандыру процес-
терінің локомотивіне айналған Батыс жаһандану идеологта-
рының айтуымен өзінің тарихи қалыптасқан, өркениетті шартты 
белгілері мен нормаларын «жалпыадамзаттық» - жаһандық 
сипатта беруге тырысады, ал оның саясаткерлері оларды кеңінен 
енгізуді (азды-көпті сәтті) талап етеді. Осылайша, бүгінде 
толеранттылық жалпы әлем де, жекелеген қоғамдар да негіз-
делуі керек іргелі әмбебап қағида ретінде әрекет етеді. Толе-
ранттылық проблемасының көптеген басқа аспектілерінің 
арасында (әлеуметтік, гендерлік және т.б.) ХХІ ғасырдың басы-
на оның этноұлттық және конфессиялық құрамдары ерекше 
өзектілікке ие болды. Толеранттылықты бекітуде білімге маңыз- 
ды рөл беріледі. 

Толеранттылық көзқарастары мен құндылықтарын қалып-
тастырудағы қазіргі білім берудің рөлі жаһандық білім беру 
тенденциялары, білім беру мен білім беру ортасын трансфор-
мациялау мегатрендтерінің пайда болуы тұрғысынан қарас-
тырылуы керек. 

Жаһандық келесі маңыздарға ие: жаппай білім беруді 
дамыту және білім беру процесінің жаңа сапасы ретінде  оның 
үздіксіздігі; білім берудің жеке тұлға үшін де, қоғамдық үміт-



83 
 

 

тер мен нормалар үшін де маңыздылығы; оқытуды адамның 
танымдық іс-әрекет тәсілдерін белсенді игеруіне бағдарлау; 
бүкіл білім беру процесін жеке тұлғаның сұраныстары мен 
қажеттіліктеріне бейімдеу; оқытуды соның ішінде адамның өзін-
өзі тәрбиелеу, үйден оқыту, интернеттің ақпараттық ресурс-
тарын пайдалану көмегімен өзін-өзі ашу және өзін-өзі жүзеге 
асыру мүмкіндіктерін қамтамасыз етуге бағдарлау. 

Олардың мазмұны мен болашағын анықтайтын осы тен-
денциялардың орталық элементі - оқушылардың әлеуметтік 
өзгерістер жағдайларын белсенді игеруге дайындығы, мектеп 
алаңында әлеуметтік құзыреттіліктерді қалыптастыру болып 
табылады. Білім беру арқылы қалыптасқан адамның әлеуметтік 
өзгерістер жағдайларына сәтті бейімделу қабілеті мен дайын-
дығы ЮНЕСКО бағдарламаларындағы жаһандық білім беру 
тенденцияларының жұмыс бағдарлары мен күтілетін нәтиже-
лері ретінде танылды. Негізінде әлеуметтік құзыреттіліктер- 
ді, әсіресе бүгінгі күні толеранттылықтың берік көзқараста-
рынсыз және  оларды әлеуметтік және кәсіби құндылықтар 
ретінде түсінбестен қалыптастыру мүмкін емес. Тұлғаның 
тұрақты сапасы ретінде толеранттылық әлеуметтік құзыретті-
ліктің маңызды және ажырамас элементі болып табылады. Ол 
олардың жеке тұлғалар мен әлеуметтік топтардың қоғамдағы 
мінез-құлқының тұрақтылығы мен оң бағыты, әлеуметтік және 
мәдениетаралық байланыстарды орнату және қолдау, қақты-
ғыстарды сәтті шешу, эмоцияларды басқара білу және оларды 
мақсатқа жету үшін пайдалану, басқалардың не сезінетінін 
түсіну қабілеті сияқты қасиеттері мен көрсеткіштерін анық-
тайды. Толеранттылық көзқарастарын қалыптастыру жастардың 
кәсіби және әлеуметтік белсенділігін, мұғалімдерді даярлау мен 
біліктілігін арттыруды, ата-аналарды балаларды тәрбиелеу 
әдістеріне оқытуды қолдайтын арнайы білім беру бағдарлама-
ларының маңызды бөлігіне айналады. Мұндай көзқарастарды 
тәрбиелеу көпмәдениетті (мәдениетаралық) білім беру бағдар-
ламаларында, курстарында, әдістемелерінде ерекше маңызды 
орын алады. 

Қазіргі білім берудің практикасы мен теориясы жеке 
тұлғаны әлеуметтендірудің, оқушылардың проблемалық жағ-



84 
 

 

дайларға бейімделуінің, оқу процесінде коммуникативті және 
пікірталас мәдениетін қалыптастырудың ерекше маңызды 
стратегиясы ретінде толеранттылықты қалыптастыруда айтар-
лықтай тәжірибеге ие. Бұл стратегия білім беру процесінде 
тұлғаның дүниетанымдық тұрақтылығы, гуманитарлық құнды-
лықтардың әмбебап маңыздылығын мойындау (ең алдымен 
мәдени әртүрлілік құндылықтары және басқалармен қарым-
қатынастың диалогы), өзін, айналасындағыларды, табиғи және 
әлеуметтік әлемді құрметтеу сияқты төзімділік қасиеттерін алға 
тартады. 

Толеранттылықты қалыптастырудың білім беру стратегиясы, 
егер ол адамның әлеуметтенуі мен әлеуметтік құзыреттілікті 
дамытудың негізгі салаларын қамтыса, әртүрлі бағдарламалық 
іс-шаралардың тұтас кешенін қамтыса ғана тиімді бола алады. 
Әлеуметтік-экономикалық салада - әлеуметтік бастаманың 
пайда болу және мәдениетаралық коммуникациялар тәжірибесін 
жинақтау тәсілі ретінде әлеуметтік әріптестік қатынастарын 
дамыту. Балалармен және жастармен жұмыс саласында-пікір-
талас, топаралық диалог, әлеуметтік-жобалық қызмет ретінде 
оқу процесін ұйымдастыру арқылы толеранттылықты дамыту, 
балалар денсаулығын қорғау мәселелерін шешу, бос уақытты 
ұйымдастыру, жастардың мәдениетке, спортпен шұғылдануына 
қол жеткізу. Этносаралық қатынастар саласында - әртүрлі 
мәдени дәстүрлердің диалогына жәрдемдесу, басқаның біржақ-
ты бейнелерін деконструкциялау және демифологияландыру, 
этно және мигрантофобиялардың таралуына қарсы тұру. Ком-
муникациялық технологиялар саласында - электрондық БАҚ-та, 
бейне және баспа ақпарат арналары арқылы виртуалды зорлық-
зомбылықтың таралуын шектеу.    

Білім беру құралдарымен толеранттылықты қалыптастыру 
стратегиясын іске асыру сонымен қатар бірқатар саяси және 
әлеуметтік мәдени жағдайларды қамтиды: 

– мәдениетаралық қарым қатынас пен диалог ортасын 
қалыптастыруды ерекше қоғамдық құндылық ретінде тану ; 

– осы ортаны қалыптастыратын азаматтар бірлестіктерін, 
ұйымдарды, қауымдастықтарды және т. б. қоғамдық және мем-
лекеттік қолдау арқылы осы ортаны институттандыру.; 



85 
 

 

– мәдениет және мәдениетаралық диалог саласындағы аза-
маттар мен олардың бірлестіктерінің құқықтары мен бостан-
дықтарын мақсатты қолдау; 

– ксенофобияның кез-келген қоғамдық көріністерін түбе-
гейлі айыптау, әсіресе егер олар саналы түрде қоғамда зорлық-
зомбылық тудыруға, этникалық, нәсілдік және діни негізде 
өшпенділік тудыруға бағытталған болса. 

Осы шарттарды іске асыру толеранттылықтың білім беру 
және мәдени ортасын тұрақты және жеткілікті бұқаралық 
шындық ретінде қалыптастыруды көздейді. Мұндай ортаны 
қалыптастыру критерийлері қазіргі халықаралық құқықпен 
айқын анықталады. Олар төмендегілерді қамтиды: 

– мәдени әртүрлілікті қоғамның және бүкіл адамзаттың 
мәдени, ақпараттық байытуының негізгі құндылығы, қайнар көзі 
және факторы ретінде тану; 

– ұлттық азшылықтарды, өздерін оларға жатқызатын адам-
дардың құқықтары мен бостандықтарын, оның ішінде азамат-
тардың өз мәдениетін және оның негізгі элементтерін (тілі, діні, 
дәстүрлері) сақтау және дамыту құқықтарын тиімді қорғау, заң, 
аумақтық тұтастық және мемлекеттік егемендік сақталған жағ-
дайда мәдени және діни мекемелер, ұйымдар мен бірлестіктер құру; 

– өзін ұлттық (этникалық) азшылыққа жатқызатын кез 
келген адамның келген  елінің ұлттық заңнамасын сақтауы, 
үстем мәдениетке немесе басқа ұлттық азшылықтарға жататын 
басқа адамдардың құқықтарын құрметтеуі; 

– мүдделі тұлғаның дербес жеке таңдауы негізінде ұлттық 
азшылыққа жататындығын анықтау; 

– мемлекет тарапынан этникалық тегіне және діни қатысты-
лығына қарамастан, оның аумағында тұратын барлық азаматтар 
арасында өзара сыйластық, түсіністік пен ынтымақтастықтың 
қоғамдық атмосферасын қалыптастыруға жәрдемдесу. Заңның 
үстемдігі, азаматтық келісім, мәдениетаралық және дінаралық 
ынтымақтастық қағидаттарына негізделген жария және тең 
құқылы диалог арқылы этносаралық және дінаралық қатынастар 
проблемаларын шешуді ынталандыру. 

Төмендегі критерийлер толеранттылықтың нақты білім беру 
ортасына қатыстылығын қамтиды: 



86 
 

 

- оқушылардың жеке этникалық және діни бірегейлігін біл-
діруге құқықтары мен заңды мүдделерін есепке алу, оқушы-
лардың этникалық, діни, әлеуметтік, нәсілдік белгілері бойынша 
қандай да бір кемсітушілікке жол бермеу; 

– білім берудің әртүрлі нысандары мен деңгейлеріндегі білім 
беру ұйымдарының білім алушылардың мәдени өзін-өзі анықтау 
және жеке басын көрсету құқықтарын, егер бұл заңды бұзу 
болмаса, оның ішінде олардың этникалық немесе діни дәстүрі 
шеңберінде мәдени даму құқықтарын қамтамасыз ету, сондай-ақ 
қоғамға және оның мәдениетіне кірігу, өз ана тілінде және өз 
сеніміне сәйкес білім алу құқығы; 

– мәдениетаралық диалогты, этносаралық және дінаралық 
ынтымақтастықты тереңдету, этникалық, нәсілдік, діни ксено-
фобия мен экстремизмнің алдын алу.  

Толеранттылықтың қалыптасуы білімге үлкен мәдениет-
аралық бағыт берумен, білім беру құрылымында жалпы аза-
маттық және мәдени, этномәдени және азаматтық сәйкестік-
тер арасындағы тұрақты және оң тепе-теңдікті құрумен, білім 
берудің әртүрлі компоненттерін адамға және оның құқық-
тарына құрметпен қарауға бағыттаумен, әртүрлі халықтар  
мен мәдениеттерді оң қабылдаумен анықталады [110, б. 206-
210].  

Білім берудің, әсіресе дінтанулық білім берудің негізгі 
мақсаты қоғамдағы дін мен моральдық мұраттар туралы жалпы 
түсінік беру. Өйткені барлық діндер әрқашан бейбітшілік пен 
адам қауіпсіздігін талап етеді. Қазақстан сияқты көпұлтты 
қоғамда білім моральдық және діни идеалдардың контекс- 
тік бейнесін қамтамасыз етуі керек. Білім беру толеранттылық 
пен айырмашылықтарды қабылдауда, сондай-ақ әртүрлі діни 
нанымдармен күресуде маңызды рөл атқарады. Дінтанулық 
білім әрқашан да бауырластықтың бірлікте өсуіне ықпал етуі 
керек, сонда ғана қауымдастық бүкіл адамзат үшін маңызды- 
рақ болатын жаңа әлемдік өркениетті бірлесіп құра алады. 
Мұның бәрі дінтанулық білім беру құрылымы толерантты және 
плюралистік болып табылатын дінтанулық мұғалімдермен 
теңдестірілген плюралистік және толерантты дүниетанымға 
сәйкес келгенде ғана мүмкін болады. 



87 
 

 

Шет тілден енген «толеранс» термині құлаққа жат болып 
көрінгенімен, оның ұғымы дәстүрлі дүниетанымда бар, қазақ-
тың қанында, бойында бар қасиет. Толеранттылық сабырлы-
лықтың, ұстамдылықтың, төзімділіктің мағынасын береді. Бұл 
түсінік, яғни төзімділік, біріншіден, қазақтың ұлттық мінез-
құлқындағы төл қасиет десек, екіншіден, лаңкестер мен аран-
датушылардың қаншама шынның өңін теріс айналдыруға 
тырысқандарына қарамастан, ислам дінінің рухында бар нәрсе. 
Қазақ халқы ерте заманнан ислам дінін бойына сіңірген халық. 
Құранның сөзі, аяттар мен хадистер салт-санаға еніп кеткен. 
Мақал-мәтелдің көбі хадистердің мағынасымен бірдей. Кең-
пейілділігі, қонақжайлылығы, толеранттылықтың жан-жақты 
қырын ашып көрсетеді. Бүгінгі таңда экстремизм мен терро-
ризмге байланысты сөз қозғасақ болғаны дін сөзін бірге тір-
кестіреміз. Ол қалыпты жағдайға айналып бара жатқан сияқты. 
Шындығында, олар қаншалықты байланысты мұны нақты дөп 
басып айту қиын. Десе де, еліміздегі діни ахуал ерекше бақы-
лауға алуды талап етеді. Бүгінгі таңда экстремизм мен терро-
ризмнің алдын алудың маңызды шарттарының бірі-жастардың 
толерантты санасын қалыптастыру болып табылады. Толе-
ранттылық азаматтық қоғамның маңызды рухани бөлшегі болып 
табылады. Әр адамның толеранттылық деңгейі көбінесе оның 
жеке қасиеттерінен, моральдық жетілуін, мәдениеттің көрсет-
кішін  және оның басқа адамдармен қарым-қатынасын анық-
тайды. Қазіргі уақытта толеранттылық мәселесі өткір болып 
келеді. Бұл бірқатар себептерге байланысты: әлемдік діни 
экстремизмнің өсуі, ұлтаралық қатынастардың шиеленісуі. Одан 
бөлек, жастардың діни толеранттылығына ықпалын тигізетін 
виртуалды кеңістіктің орны ерекше екенін білеміз. Қазіргі 
кездегі әлеуметтік желілер, сайттар мен виртуалды кеңістіктің 
жастардың қызығушылықтарын арттырып, жастар арасында 
басымдылыққа ие болуда. Сондықтан интернет-ресурстары мен 
әлеуметтік желілерді дұрыс жағынан қолдана білу керек. Бұндай 
жағдайлар жастарымызды теріс жолға салынып кетуіне себеп 
болуы мүмкін. Бұдан діни сауаттылықтың таяздығы деген 
қорытынды шығаруға болады.  Бұл мәселенің негізі білім беру 
жүйесінде жастарды діни толеранттылыққа тәрбиелеу. Себебі 



88 
 

 

жастар Қазақстан болашағының басты резерві болып табылады. 
Шынында да, төзбеушіліктің себебі көбінесе білімнің таяз-
дылығынан болып табылады. Басқа ұлттардың құндылықтары 
мен идеяларын білмей, адам оларға немқұрайлы,  жақтырмай 
қарауы мүмкін, бұл төзбеушілікке алып келеді. Қазіргі таңдағы 
еліміздегі жастардың діни дүниетанымына, діни толерантты-
лықтың қалыптасуына негіз болатын ол ең алдымен отбасының 
ықпалы болып табылады,  яғни кез келген жас буын өкілі 
отбасының діни ұстанымын негізге алады. Тәрбиенің  іргетасы 
отбасында, мектеп қабырғасында ұлттық тәрбие беру арқылы 
қалыптасады. Мемлекеттік жастар саясатының 2020 жылға 
дейінгі тұжырымдамасында «Жастардың төл мәдениеттен нәр 
алуы, еліміздің тарихи өткенін оқып-үйренуі, қоғамымыздағы 
достық ахуал мен бейбітшілікті, рухани келісімді нығайту жас 
ұрпақ бойында біздің ортақ Отанымызға –  Қазақстан Респуб-
ликасына деген мақтаныш сезімін қалыптастыруы тиіс» [111] – 
деп көрсетілген. Жастардың діни санасы мен діни білімін 
қалыптастыру бүгінгі күннің өзекті мәселесі болып табылады. 
Қазіргі таңдағы жастардың діни толеранттылықтың құрамдас 
бөлігі болып саналатын діни білімі, ең алдымен өзі ұстанған діні 
жөніндегі білім деңгейін анықтауды көздеген дұрыс. Жастарға 
дінмен қатар мемлекеттік саясатты түсінуде дінтанулық білім 
керек.  «Баланы жастан…» деген қазақ халқы тәрбиеге көңіл 
бөлген. Осындай қарбалас заманда жас жүректе имандылық пен 
адами құндылықтар ұяласа, жақсы мен жаманды айырып, оңы 
мен солын таныса, онда алға қойған мақсаттың орындалғаны. 
Баланың ой-өрісі мен ойлау қабілетін жетілдіру мектеп тәр-
биесінде ғана мықты қалыптасатынын ескеретін болсақ, онда 
осы айтылғандарды ой таразысына салып, аса үлкен жауап-
кершілікпен қарап, немқұрайлылық танытпау қажет. Әр бала-
ның тәртібі мен тәрбиесі ең алдымен отбасынан басталады. Әр 
бір ата-ана баласының бойында ұлттық рухани құндылықтарға 
негізделген сыртқы жағымсыз ықпалдарға төтеп беретін имму-
нитет қалыптастыру керек. Себебі болашақ жастардан баста-
лады, ал мемлекетіміздің болашағы жастарда [111]. 

Діни толеранттылық пен диалог мәселесі әлемдік деңгейде 
де өз еліміз деңгейінде де нақты шешім күтіп отырған мәсе-



89 
 

 

лелердің бірі. Қазақстан Республикасының тұғыш президенті 
Елбасы Н.Ә. Назарбаев жүргізіп келген ұтқырлы саясатының 
нәтижесінде, елімізде үш жыл сайын Әлемдік және дәстүрлі 
діндер съезі өткізіліп, әлемнің түрлі елдерінен дінбасылар, дін 
мәселесін зерттейтін қоғамдық қайраткерлер шақырылды. Әлем 
діндерінің жетекшілері діннің лаңкестікпен, қақтығыстармен 
ешқандай қатысы жоқ екенін жария етті. Аталған съездерде 
дәстүрлі діндер мен мемлекеттер арасындағы диалог пен 
келісім, дінаралық жанжалдарды шешу және олардың алдын-алу 
мәселелері жөнінде сөз қозғалды. Діннің қоғамдағы алатын 
орны мен рөлі жөнінде Н.Ә. Назарбаев: «Дін – руханисыздық 
пен ашкөздіктің алдындағы аса берік қорғаушы бөгеттер- 
дің бірі. Көптеген кезеңдерде дәл осы дін халықтық дана-
лықтың, мәдениеттер мен дәстүрлердің кей жағдайда тіпті 
бірден-бір сақтаушысы болып келді» деп ерекше атап көрсетті 
[112]. 

Қазақстандағы діни жағдай бойынша күрделі мәселелердің 
көптігі діни саладағы жаңа шындыққа бейімделу, діни жағдайды 
бақылауға алу қажеттілігін туындатты. Дінтану пәнін оқытудағы 
жаңашыл әдістер, дінтану пәнінің қоғамдық келісімді нығай-
тудағы орнына мән беру, дінаралық және мәдениаралық сұх-
батты дамыту да осы бүгінгі күннің сұранысынан туындап отыр. 
Сондықтан дінтану пәнін оқыту, оның мәртебесін жоғарылату 
мәселесіне мемлекеттік деңгейде мән беру бүгінгі таңда аса 
маңызды. 

Демократиялық өзгерістердің алғашқы онжылдығындағы 
қоғам мен мемлекетінің тұрақсыз жағдайы жастар ортасында 
өмірлік құндылықтар мен басымдықтардың түбегейлі өзгеруіне 
әкелді. Материалдық қажеттіліктер рухани-адамгершіліктен 
басым бола бастады. Зорлық-зомбылық, сыбайлас жемқорлық, 
адамгершіліктің жетіспеушілігі, мәдениеттің төмен деңгейі 
балалар мен жасөспірімдердің бойында – немқұрайлылық, дөре-
кілік, цинизм, ашуланшақтық, агрессивтілік, қатыгездік және 
жиі қылмыс жасау сияқты салдарларды тудырды. Қоғамдық 
өмірдің барлық салаларын қамтыған рухани дағдарыстан шығу 
жолдарын іздеуде халықтың бұқаралық санасында оның сал-
дарын еңсеру құралдарының бірі «біздің еліміздің бай рухани-



90 
 

 

адамгершілік әлеуетіне жүгіну, ата-бабаның адамгершілік құн-
дылықтарына оралу» екенін айқын түсіну пайда болады [113, б. 
54]. Қазіргі уақытта рухани-адамгершілік тәрбиені оның барлық 
деңгейлерінде және оның барлық аспектілерінде құру моделіне 
кең теориялық ізденістер жүргізілуде: теориялық әдіснамалық, 
ғылыми-теориялық, тарихи-педагогикалық, нормативтік-құқық-
тық, мазмұнды, ұйымдастырушылық-технологиялық, ғылыми-
әдістемелік [114]. Қазіргі қоғамда діндердің рухани-адамгер-
шілік әлеуетін іске асыру үшін адамдардың бос уақыттарын 
дұрыс ұйымдастыру маңызды болып табылады: діни мереке-
лерді, рухани поэзия кештерін, музыкалық қонақ бөлмелерді, 
театрландырылған кештерді, өлкетану конференцияларын, 
балалар суреттерінің, альбомдар мен қолөнер көрмелерін, 
балалар хорларын, мүсіндеу, кесте тігу және сурет салу үйір-
мелерін ұйымдастыру, сауықтыру-спорт секцияларына, алко-
гольсіз кафелерге бару және т. б. Ата-аналарға психолог пен 
діни қызметкерді қонаққа шақыру арқылы өткізілетін ата-аналар 
жиналысы, әңгімелер, жеке әңгімелер мен консультациялар, 
әкелер жиналысы, мектеп дәрісханасы, пікірталастар, тәжірибе 
алмасу конференциялары, мектептегі және сыныптағы тақырып-
тық конференциялары сияқты ата-аналарға рухани-адамгершілік 
білім беру формалар  ең көп таралған және дәлелденген түр-
лерге жатады. Діндердің рухани-адамгершілік әлеуетін іске 
асыру зайырлы педагогикада да қолданылатын әдістермен 
жүзеге асырылады, бірақ оларды толықтыру белгілі бір мақ-
саттар мен міндеттерге сәйкес келеді [115]. 

Моральдық тәрбие, атап айтқанда, христиандық құндылық 
бағдарлары мен моральдық стереотиптер жүйесінде эмпати-
калық мәдениеттің қалыптасуы қазіргідей  зорлық-зомбылық 
пен қатыгездікке, руханиятсыздыққа, цинизмге, шексіз ашкөз-
дікке қарсы насихаттың басқа моральдық баламасы көрінбейтін 
қазіргі орыс қоғамына әсер еткен жойқын кемшіліктерді жеңуде 
және алдын-алуда шіркеу шешуші рөл атқара алады. 

Орыс педагогикасының дәстүрін оның барлық байлығында 
жаңғырту қазіргі білім беру іс-әрекетінің негізі болуы керек. 
Орыс Православие Шіркеуінің балалар мен жастардың эмпа-
тикалық мәдениетін қалыптастыру тәжірибесі бірнеше ғасырлар 



91 
 

 

бойы үзілген жоқ. Бұл тәжірибеге жүгіну зайырлы білім беру 
жүйесіне жаңа күштерді енгізуге қабілетті. Балалық шақ пен 
жасөспірімнің қымбат уақыты адамға білімді байыту үшін ғана 
емес, сонымен бірге рухани құндылықтарға жол тауып, сүйіс-
пеншілік пен парыз сезімінің қуанышын ашып, мейірімділік пен 
жанашырлық істеріне қосылып, өзінің бейімділігін тауып, өзінің 
талантын ашуы үшін беріледі. Мұндай рухани даму халқы-
мыздың мың жылдықтар бойы сақтаған байлығымен ұштасу 
жолында мүмкін болады [116]. 

Жоғарыда келтірілген христиандық тәрбиеге байланысты 
берілген ақпараттардың жалғасы ретінде келесі кезекте. Ислам 
дәстүрінде рухани-адамгершілік өнеге арқылы тәрбие көрген 
балалар да өз бойында ең жоғары адамгершілік қасиеттерді 
қалыптастырып, адамдарға мейіріммен қарауға, ата- аналарын 
құрметтеуге, үлкенді сыйлап, кішіге қамқорлық етуге, әділдік 
пен адалдыққа, жақсы істен ләззат ала білуге дағдыланады. Өз 
бойында мейірімділік, қарапайымдылық, қамқорлық секілді 
жақсы қасиеттер қалыптастыру үшін шын жүректен шыққан 
жылы сөз бен жақсы мінезді болу үлгісін кез келген бала ата-
анасының тәрбиесінен көреді. Оның жұмсақтығы әлсіздікке, 
талапшылдығы қаталдыққа айналмайды. Осының арқасында 
бала, ізгі жүректі, ақылды әрі жомарт , жауапкершілігі мол, 
табанды болып өседі [117].  

Қазақ халқының ділін айтқанда, оның басты бір ерекшелігі – 
тәрбиелік қасиеті. Қазақ халқының дерлік салт-санасы, әдет- 
ғұрпы айналып келгенде Ислам дінінен туындаған тәрбиелік 
мәселелерге келіп тіреледі. Олар адамгершілікке, имандылыққа, 
көпшілдікке, азаматтыққа баулиды. Дін – адамның абыройын, 
ар-ұятын сақтап отыратын ереже немесе тәрбиелік құрал іс-
петтес. Дін рухани мәдениеттіліктің баламасы, дүниетаным- 
ның бір бітімі, дүниедегі тәрбие туралы бағдар немесе жол [118, 
б. 29-30]. 

Діннің басты қызметі – адамдардың қарым- қатынастарын 
реттеп, белгілі- бір тәртіпке келтіріп, оның құдіреттілігі мен 
қасиеттілігіне иландыру. Діннің басты мақсаты – екі дүниеде де 
адамның бақытты болуын көздейді. Бақытты болудың бірден бір 
шарты ол адамгершілік қасиеттерді өз бойында дамыта түсуде. 



92 
 

 

Адамгершілік қасиеттер дегеніміз сенім, сана, қоғамның 
талаптарын білу, түсіну және соған сәікес әрекет етуді қамтиды. 
Тұлғаның  адамгершілік санасының деңгейі, оның мінез-құлқы 
мен іс-әрекеті жайында ақпарат береді. Адамгершіліктің қалып-
тасуында діни дәстүрлер туралы білім, түсінік ұғымдарының 
негізіндегі адамгершілік сана мен сенімнің алатын орны 
маңызды. Жас ұрпақтың бойында адамгершілік қасиеттерді 
қалыптастыру ұзақ уақытқа созылатын, аса күрделі сан салалы 
үрдіс. Бұл үрдіс жасөспірімнің сана-сезіміне ықпал ете отырып, 
олардың жақсы қасиеттері мен мінезінің өз еркі мен тілегін 
бағыттай білуді одан басқа қасиеттерді дамыта түсуге бағыт-
тайды. 

Адамгершілікті қалыптастыру А.С. Макаренконың сөзімен 
айтқанда: «Өмірге жаттықтыру» болып табылады. «Адамзат 
тарихында пайда болған адамгершілік, адамгершілікке бай-
ланысты көптеген ұғымдар, жомарттық, батылдық, шыншыл-
дық, сыпайылық, ар-намыс т.б. сонау көне дәуірден бастап,  
күні бүгінге дейін өз маңызын жоғалтпаған» деп Қ. Әбжанов, 
С. Нысанбаев секілді ғалымдар адамгершілік ұғымдарын осылай 
атап көрсеткен. Сондықтан қазіргі кезде оқытушылар, ұстаздар, 
тәрбиешілер, ең алдымен жас жеткіншектерді, оқушыларды 
жан-жақты халқының қамын ойлайтын азамат етіп өсіруі қажет 
[119].  

Қазақ халқының дәстүрлі тәрбие жүйесі, жас ұрпақты, қоғам 
мүшелерін отанға, халқына, елге, жерге деген сүйіспеншілікке 
тәрбиелеп, мұны олардың бойына сіңіріп, қалыптастыруды 
жетекші орынға алады. Сондықтан да әрдайым тың бағыттарда 
іздене отырып, бала жүрегіне жол табатындай етіп, осы адам-
гершілік қасиеттерді отбасында, мектепте, сабақ уақытында, 
сабақтан тыс уақыттарда дұрыс, тиімді пайдаланып үйретуді 
керек етеді [120, б. 65-66].  

Адамгершілікке тәрбиелеу әрқашан өскелең ұрпаққа жүк-
телді. Бүгінде бұл бұрынғыдан да өзекті болып көрінеді, өйткені 
еңбекке деген қажеттілік, адами қарым-қатынас, ұят, ар-ождан, 
қадір-қасиет, туыстық сезімі, қоғамдық игіліктерді сақтауға 
қамқорлық жасау, әлсіздерге мейірімділік көрсету, зорлық-
зомбылықтан  жиіркену және т.б.  сияқты құндылықтардың сақ-



93 
 

 

талуына нақты қауіптің төніп тұрғанын көпшілігіміз байқаймыз. 
Ұрпағымыздың осындай адамгершілік нормаларын меңгер-
мейінше  гуманистік негізде құрылған қоғамдық өмірді құрады  
деп үміттену мүмкін емес. Осыған байланысты адамгершілік 
тәрбие әрқашан педагогикалық теория мен мектеп практика-
сының басты мәселесі болды және болады да. Адамгершілік 
тәрбиесі әдетте «бай рухани қасиеттерді, этикалық нормаларды, 
мінез-құлық ережелерін қалыптастыру мақсатында ұйымдас-
тырылған, жүйелі әсер ету» деп түсініледі. Бұл мәселе бойынша 
И.Д. Демакова былай дейді: «Адамгершілік тәрбиесі - бұл тәр-
биенің мазмұны. Адамгершілік - бұл барлық іс-әрекеттерді, 
тәрбие жұмысының барлық бағыттарын сәтті жүзеге асыруға 
мүмкіндік беретін негіз. Онсыз біз бүгінгі мектептің алдына 
қойған мақсатын - демократиялық, гуманистік қоғамда өмір 
сүруге ұмтылатын және қабілетті еркін тұлғаны тәрбиелеу 
туралы айта аламыз ба? Сондықтан шәкірттік жылдар жеке 
тұлғаның қалыптасу жылдары ретінде жоғары моральдық 
мағынаға толы болуы керек. Біз барлық күш-жігерімізді мек-
тептің бүкіл өмірін осы үшін жағдай жасауға бағыттау қажет» 
[121].  

Бірінші тараудың үшінші тараушасын қорытындылай келе. 
Толеранттылықты қалыптастырудағы дінтанулық білім берудің 
рөлі өте маңызды екендігіне көз жеткіздік. Толеранттылық 
көзқарастары мен құндылықтарын қалыптастырудағы қазіргі 
білім берудің рөлі жаһандық білім беру тенденциялары, білім 
беру мен білім беру ортасын трансформациялау мегатрендтері-
нің пайда болуы тұрғысынан қарастырылуы керек. 

Жалпы қоғамда жастардың арасында батыстану үлгісі белең 
алмай, ұлттық мұраларымызды, ұлттық дәстүрлерімізді дәріптеу 
барасында діндерге шолу жасау арқылы жалпы әлемдік мысал-
дарды келтіре отырып жеке өзіміздің ерекшелігімізді айқын-
дауға болатыныдығына тоқталдық. Жалпы білім беру жүйесінде 
еліміздегі жалпыға міндетті орта білім беру жүйесінде бол-
масын, жоғары оқу орындарында болмасын қоғамда өзін ұстай 
алатын осы өмірге бейімделген жеке өзінің ұстамымен көз-
қарасы қалыптасқан тұлғаны қалыптастыруда дінтанулық 
білімнің орны, маңызы әрине ерекше.  



94 
 

 

Жоғарыда келтірілген мысалдарға сүйене отырып толе-
ранттылықты қалыптастырудағы дінтанулық білім берудің 
рөліне қатысты қорыта айтатынымыз, батыстық үлгідегі діни 
білім мен дінтанулық білімнің бір бірімен тығыз байланыста 
екенін ескере отырып. Діни құндылықтардың кейбір элемент-
терін тәрбие мәселесінде қозғалса, болмаса зайырлылық және 
дінтану негіздері пәні асында әрбір дін бойынша берілетін 
ақпаратты жетік әрі бұрмалаусыз жеткізілсе. Жоғары оқу 
орындарында дінтану мамандық ретінде болмаса міндетті 
оқытылатын пән ретінде барлық жоғары оқу орындарына енгі-
зілсе. Қоғамдағы жастарды тәрбиелеудегі кейбір мәселелердің 
алдын алуға мүмкіндіктер арта түсер еді. Жалпы толерантты-
лыққа тәрбиелеу мәселесінде дінтанулық білімнің маңызы өте 
жоғары. Толыққанды дінтанулық білімді игеру үшін діни білімі 
де жеткілікті болу керек. Діндерді бір бірімен салыстыра алу 
үшін, болмаса дұрыс не бұрыс көзқарасты жақтаушы екенін 
анықтай алу мақсатында әрбір дінде тек қана басқа дін өкіл-
деріне деген, басқа сенім өкілдеріне тіптен ешбір дінді ұстан-
байтын адамдардың өзіне де толерантты көзқарас құпатала-
тындығын сараптай алу маңызды. 
  



95 
 

 

2 ОРТА БІЛІМ ЖҮЙЕСІНДЕГІ ДІНТАНУЛЫҚ БІЛІМ: 
ДӘСТҮР МЕН ЗАМАНАУИ ТАЛАП 

 
 
2.1 Қазақ даласындағы мектеп-медреселер: тарихи білім  
ошақтары 
 
Қазақ даласындағы мектеп медреселердегі білім беру 

үрдісіне байланысты  ақпаратттарды қарастыру барысында 
отандық ізденушілердің жұмыстарында келтірілген ақпарат-
тарға сараптамалар жасалды. 1917 жылға қарай Қазақстан жер-
лерінде мұсылмандардың үш түрлі білім беру желісі қалып-
тасқан болатын. Біріншісі «ескі» әдісті мұсылмандық мектептер 
мен медреселер; екіншісі «жәдидтік» жаңа әдісті мұсылмандық 
білім беру мекемелері; үшінші ол орыс туземдік мектептер. 
Өзінің саны мен халық арасындағы беделі жағынан сұранысқа 
дәл, осы «ескі» мектептер мен медреселер болды. Революцияға 
дейінгі тарихнамада Түркістан генерал-губернаторлығына 
танымал зерттеушісі Н.П. Остроумов  «исламдық сипаты бар 
бұл мектептер» халықтың арасында маңыздылығын жоғалт-
пағанын, керісінше біртіндеп дамып, нығайғанын атап өткен 
[122, б. 187].  

ХХ ғасырдың басында Қазақстанның түкпір аймақтарында 
жергілікті халықтың арасында «жәдидтік» реформаторлардың 
жаңа күші пайда болды. Бастапқы кезеңде жәдидтер білім беру 
саласындағы реформаларды қолдап, дәстүрлі және еуропалық 
мектептердің ұстанымдарын біріктіруге тырысты. Жарияланған 
материалдарға қарағанда, жергілікті қоғамнан Абдулла Аулани 
ескі схоластикалық мектептердің заман талабына ере алмай-
тынын және олардың білім беру сапасының жеткіліксіз екенін 
атап өткен [123, б. 78]. 1913 жылы «Айқап» журналының  
1 санына жарияланған мақаласында М. Сералин болса ел ара-
сында дәстүрлі медресе-мектептердің көптеп ашылуы көңілді 
шаттандыратындығын атап өткен [124]. Революцияға дейінгі  
жылдары Қазақстанда атап айтқанда Верныйда «Ғабдулва-
лиевтер», Ақсуда «Мамания», Қапалда «Якобия», Зайсанда 
«Қазақия» және «Ғизатия», Қарғалыда «Әмирия» және тағы 



96 
 

 

басқа медреселер ашылып, кеңестік биліктің алғашқы жылда-
рында қызметтерін жүргізген. Бұл оқу орындарының шәкірттері 
жылдан-жылға көбейіп отырған. Қарғалыдағы «Әмирия» медре-
сесінде 1912 жылы 150-ден артық бала дәріс алған болса, 1919 
жылы оның саны екі есеге дейін өскен. Большевиктік төңкеріс-
тің аяқталуымен Азаматтық соғыс жылдары аралығында 
Қазақстанда 14410 оқушысы бар 2410 мектеп жұмыс істеген. 
1909 жылы ағартушылық мақсатты көздеген Жетісу облысының 
Қапал уезінде «Мұсылмандардың ағартушылық және қайырым-
дылық қоғамы», ал 1912 жылы Жаркент қаласында «Мұсылман-
прогресшілдер қоғамы» ұйымдастырылды. Бұл қоғамдар оқу 
саласына көмек беріп қана қоймай, мұқтаж мұсылмандарға, 
кедей кепшіктерге, қарттар мен жетім-жесірлерге, мүгедектерге 
ақшалай көмек көрсету ісін де қолға алды. Аталған мекемелер 
Түркістан АКСР жылдарында да өз қызметтерін жалғастырып 
келді [125].  

Коммунистер ерте кезеңде бұрыңғы империялық діни 
мектептерді «елемеу» саясатын жалғастырды. Бірақ, білім беру 
саласындағы басты «дұшпандық элемент» ретінде дәстүрлі 
мектептер мен медреселер екендігін ұмытпады. Мысалы 1920 
жылдың 23 мамырында Халықтық комиссарлар бөлімінің 
есептерінде «ескі мектеп пен медреселер биліктің қолдамауы 
салдарынан өздігінен жойылады» делінген. Соның салдарынан 
Түркістан өңірінде сол жылдары 20 жуық мектепте бар жоғы 75 
оқушы білім алған [124 б. 2]. 

Мектептер және медреселермен қатар, патша дәуірінің түрлі 
гимназияларын, орыс мектептерін және мұғалімдер семинария-
ларын жою үшін 1918 жылы заңнамалық шаралар қабылданды. 
Қазақстандағы бұрыңғы білім беру мекемелері «барлық жаб-
дықтармен, оқу құралдарымен және қызметкерлерімен» кеңестік 
білім беру басқармасының қарамағына өтті.   

Түркістан Республикасының Халық комиссары, Білім беру 
министрі В. Билик өзінің берген мәліметтерінде жергілікті 
халық арасында жоғары беделге ие дәстүрлі білім беру меке-
мелері кеңестік мектептердің күшті бәсекелесі екенін жасыра 
алмаған. Сонымен қатар, Халық комисарының «тіпті байырғы 
мұсылман халқы кедейлік жағдайында болса да дәстүрлі кон-



97 
 

 

фессиялык мектептер сақталып, белсенді жұмыс істеді» деген 
ойы жағдайдың мән-жайын ашып отыр [124, б. 27]. 

Мұсылмандық білім беру мәселесі ислам дінінің дәстүрлі 
таралу аймақтарында партиялық органдар үшін қиын мәселе 
болды. Қазакстандағы мұсылмандык мектептер мен медресе-
лерді әкімшілік пәрменмен мәжбүрлеп жауып тастау мұсылман 
тұрғындарының өте теріс реакциясын туғызды. Кеңес билігін 
мұсылмандық мектептер мен медреселерге қарсы бағытталған 
саясатының келесі қадамы жергілікті биліктің халық арасын-
дағы беделін түсіру мен заңды түрде құқықтарынан айыру 
болып табылды. Соған байланысты, 1920 жылы қазан айындағы 
ҚазССР еңбектенушілердің құқық декларациясында: «осы 
декларация белгілеген негізгі ережеде енбектенушілердің 
құқығына нұқсан келмейтін қыргыз халкының тұрмыстық ерек-
шеліктерін ескере отырып, кеңестік Ресейдін халықтық револю-
циялық соты тәжірибесінің нақты мысалында халықтық әділет 
құру» қарастырылып, аталған құжатта «мұсылман» термині 
қолданылмайды, сонымен қатар діндарларды Кеңестерге сайлау 
және сайлану құқығынан айыруымен, осы кезде казақтың әдет 
пен шариғаттан тұратын халықтық соты трансформацияға 
ұшырайды» делінген [125, б. 171]. 

1920 жылдардың ортасынан бастап билік органдары мұсыл-
мандық оқу орындардың кеңестік мектеп жүйесінің бәсекелесі 
болғанын сезінді және «дінсіздік» саясатын жүргізу мақсатында 
мұсылмандық мектептер мен медреселердің халық арасында 
діни сауатын ашу жолындағы іс-шараларға шектеу қоя бастады 
[126, б. 211]. Мұсылмандық мектептер мен медреселер терең 
тарихи тамырларымен «либералды» 1920 жылдары кеңінен 
тараған. Мұрағаттарда келтірілген ақпараттарға қарағанда 
Қазақстанның шығыс, оңтүстік және батыс аудандарында 1926-
1927 жылдары мұсылмандық білім беру мекемелері қызметте-
рін жалғастырып, кеңестік мектептерге қарағанда саны жағы-
нан артық болған. 1926 жылдан бастап, бірқатар аудандарда 
мұсылмандық білім беру мекемелерінің саны азайа түсті. 1917 
жылғы Ақпан революциясына дейін Сайрамда, Түркістанда, 
Акмешітте және Әулиеатада 31 медресе бар еді, Семейде сол 
жылдары 5083 оқушысы бар 17 мектеп және медресе жұмыс 



98 
 

 

істеген, Торғай облысында 457 оқушысы бар 59 мектеп пен 
медресе, Ақмола облысында 14, Шығыс Қазақстан облысында 
415 ер оқушысы бар 36 мектеп пен медресе жұмыс істеген деген 
ақпарттар келтіріледі [127, б. 115]. 1910 жылғы қорытындыға 
сәйкес, Жетісу өңірінде 12835 оқушысы бар 88 медресе және  
7 мұсылман мектебі, Орал облысында 4926 оқушысы бар 
шамамен 206 мектеп пен медресе болған. Қазан төңкерісіне 
дейін Орынбор губерниясында 104 мектеп болды, олардын 10-ы 
«жаңа әдісті» мектептер санатына жатты, сонымен қатар  
94 мектеп мешіттердін жанында қызмет еткен. 1910 жылы 
Қарнақ ауданында 30 мешіт, және 4 медресе жұмыс  істеген 
[127, б. 115]. 

Қазақстандағы мұсылмандық мектептер мен медреселердің  
оку урдісін дәстүрлі түрде «мактабдар» (Оңтүстік Қазақстан-
дағы өзбек халқының шоғырланған аймактарында), «молда», 
«қари», «мүдәріс», «ахун», «ұстаз» ұйымдастырды. Бастапқы 
кезеңде мектеп оқушылары Құранның Хафт-и йек (жетінші) 
белігінің мәтіндерін оқып, есте сақтауға мүдделі болды. Ислам-
ның жергілікті формасының идеологиясы ханафи және сопылық 
мазмұнды болғандықтан, «Чахар кітап» және «Бе-Дан» сияқты 
оқулықтар осы мектептерде пайдаланылды. Халықтың көпшілігі 
білімнің осы көлемімен қанағаттандырылды. Ең кабілетті 
шәкірттер оқуын медреседе жалғастырды. Онда олар «әл ара-
бийат» араб филологиясын, «улум әл-Құран» Құран негіздерін, 
«улум әл-Хадис» хадис негіздерін «ал-акаид ва-л-мантық» 
философия және логика негіздерін және «ал-фиқх» ислам 
құқығы пәндерін меңгерді [128, б. 36]. 

1924 жылдын 9 маусымында Бүкілресейлік Орталық атқару 
комитетінің Президиумының №18 шешіміне сәйкес мұсылман 
мектептерінде 14 жаска дейінгі балаларды оқытуға тыйым салу 
туралы шешім кабылданды. 

«Бүкілресейлік орталық атқару комитетінің мұсылман 
тұрғындары арасында білім беру туралы шешімдерін орындау 
бойынша нұсқаулар» дайындалып, мұсылмандық білім беруге 
өте қатаң шектеулерді белгіледі: 

1. Ислам негіздерін оқыту тек кана мешітте жүзеге асады 
және ауыл немесе мешіті бар қаладағы халықтың үштен төрт 



99 
 

 

бөлігін ғана қамтуы шарт делінген. Қойылған талап негізінде 
көбінесе қадағалануға тап түскендердің арасында бірінші кезек-
те имамдар, сонан соң ауыл жастары болды; 

2. Мұсылмандық діни негіздерін мешітте қызмет ететін 
молда ғана мұғалім бола алды, ол оз кезегінде міндетті түрде 
облыстық әкімшлік департаменті мен коғамдық  білім бөлім-
дерінің біріне тіркелуге мәжбүр болды. Тіркеусіз молдалық-
мүдәрістік қызметті аткарған имамдар мен ишандар қамауға 
алынып тұрды; 

3. Ауыл немесе мешіті бар қалаларда жастарға діни негіздері 
мен намазды оқытпауы үшін, жергілікті коммунистік билік 
органдары «атеистік» пиғылы бар еркін концерттер мен 
спектакльдер, түрлі спорт іс-шараларды өткізуге міндеттелді 
[129]. 

Осы каулы қабылданғаннан кейін Қазақстаннын түпкір 
өңірлерінде 15-75 оқушы бар 20 медресе жабылды. Сол уакытта 
тек Сырдария өңірінде 5115 оқушы бар 276 медресе жумыс 
істеген [130, б. 4]. Ал кеңестік орыс мектептерінін саны 15-ге 
жеткен еді. Коммунистік билік осы салыстырмалы санды 
аңғарып ел ішіндегі барлық діни мекемелерді қысымға алуды 
жалғастырды. Мұсылмандық білімге қарсы ең қатыгез саясатын 
1925 жылы Ф.И. Голощекин Қазақстан облыстык комитетінің 
бірінші хатшысы болып тағайындалғаннан бастады. Оның 
жергілікті тұрғындардың мәдени және этникалық ерекшелік-
терінен мүлдем хабары жоқ еді. Соған қарамастан қазақ жерінің 
барлық ерекшеліктерін білетіндей жұмысына кірісті. 

Ф.И. Голощекин Ақмола облысындағы ислам негіздерінен 
сабақ беріп келген имамдарды жоғары білімі бар ишандарды 
қуғынға ұшыратты. Ақмола облысындағы 547 шәкірті бар  
14 медресені жергілікті билік тарапынан кадағалауға алғызды, 
ал 7 медресені ашуга өтініш білдірген имамдарды түрмеге 
отырғызып, отбасыларымен бірге қыспаққа алды [131, б. 216]. 
Сол жылдары кеңестік билігі орнаткан 14 жасынан бастап 
мұсылмандық білім алу жөніндегі шешіміне қарсы шыққан 
жергілікті халықтың барлығы әкімшілік бұзушылықпен айып-
талды және аумақтағы имамдар осыған байланысты «кеңеске 
қарсы» әрекеттері үшін ұсталды. 1926 жылы жергілікті билік 



100 
 

 

оргындарының Жетісу облысы бойынша есеп беру деректеріне 
карағанда 458 молда Ф.И. Голощекин саясатының құрбаны 
болды [132, б. 92]. 

1920-1950 жылдардағы Қазақстандағы әлеуметтік және 
мәдени өмірдегі өзгерістер жаппай басып-жаныштау мен елдегі 
заңсыздыктың белең алуымен қатар жүрді. Террор жылдан-
жылға артып, 1930-жылдардың ортасына қарай ел халқының 
жартысы кырылды. Егер 1929-1931 жылдары Республика- 
дағы он мың халқы бар ауылдың 193 адамға жалған айыптау- 
лар тағылған болса, 1937 жылы 106 мың адам қуғынға ұшы- 
рады, оның 22 мыңы себепсіз ату жазасына кесілді [133,  
б. 186]. Солардың арасында қазақтың бетке ұстар зиялылары 
А. Байтурсынов, М. Дулатов, М. Жумабаев, Т. Рысқұлов, 
H. Нұрмақов, С. Сейфуллин, И. Жансүгіров, Б. Майлин, 
С. Асфендияров және көптеген басқа да ардақты жандар аяусыз 
қорланып, ажал құшты. Күнәсіз жапа шеккендердін, айдалып, 
атылғандардың арасында діни адамдарының көп болғандығын 
мұрағат сөрелеріндегі деректер, баска да куәлер айғақтайды. 
Қазақстан жерінің өзі қуғын-сүргіннің үлкен лагеріне айналды. 

Осылайша Қазақстандары мұсылман мектептер мен медре-
селердің құқықтық және саяси мәртебесін айқындау логикасы 
әдетте кеңестік заңнаманың рухында қалды. РСФСР заңнама-
сында «мұсылман қауымы» ұғымы мүлде алынып тасталды. 
Мұсылмандық білім деген ұғымды аныктайтын жалғыз құжат 
РСФСР Мұсылмандарының рухани ұйымының жарғысы болды. 

1927 жылдын 8 маусымында Казкрайком ВКП (б) «Мұсыл-
ман діни қозғалысына қарсы күрес шаралары туралы» каулы 
шығарды. Аталмыш қаулыда Ф.И. Голощекин темендегі мәсе-
лелерге аса назар аударылуы қажет деп ұйғарды [134, б. 107]: 

1. Мұсылман мектептеріне бұдан былай 18 жастан бастап 
балаларды қабылдауды реттеу. Оғанға дейін жастар арасында 
коммунистік иделогияны сініру және үгіт-насихаттық жұмыс-
тарды жеделдету; 

2. Қазақстан мұсылмандары діни баскармасын Уфа рухани 
баскармасынан бөліп, екеуінің арасындағы байланыстарын үзу; 

3. ОГПУ мен НКВД органдарына мұсылман мектептерін 
және мешіттерді қаржыландыруға тыйым салуды бақылау; 



101 
 

 

4. ОГПУ мен НКВД органдарына діни ұйымдардың жина-
лыстары мен конгрестерін өткізуге тыйым салуды бақылауды 
қатамасыз ету; 

5. Елдегі дінге қарсы комиссия құру [134, б. 107]. 
Жергілікті халықты отырықшыландырып, кеңес билігі мұсыл-

мандық ағартуды қолға алды, елде жаппай орыс және аралас 
мектептерін аша бастады. 1932 жылы мұсылмандық ағарту тек 
мешіт жанындағы мектептерде ғана оқытылатын болды. Оның 
өзі НКВД қызметкерлері тарапынан бақыланған жағдайда ғана 
жүзеге асты. 

Мұсылмандық ағартуды бақылауға алу науқаны 1932 жыл-
дың көктемінде жүргізіле бастады [135, б. 192]. 1935 жылы 
Созақ және Талас аудандарындағы ауылдық мектептердің білім 
деңгейін тексеру барысында, билік органдарының екі жылдық 
мектепте ана тілі мен арифметика пәндерімен қатар діни 
дәрістері оқытылды. Ол аймактардағы он жылдық мектептерді 
тексеру кезінде қазақ балаларының бар жоғы 47 ғана білімін 
жалғастыра алған. 1935 жылы Казкрайком ВКП(б) және Қазақ-
стан КСРО СНК «Қазақстан мектептерінің құрылымын және 
қазақ орта білім беретін мектептерді жетілдіру туралы» қаулы 
кабылдады [135, б. 192]. Қаулыға сәйкес бұл мектептер мұсыл-
мандық білім беру мекемелерін толық жоятынына және олардын 
орнына кеңестік орта мектептер келетініне сенім артылды. 
Сөйтіп елдегі жастар міндетті орта білім алу жүйесіне тар-
тылды. Мұсылмандық оқу орындарына өздерінің балаларын 
жіберетін ата-аналар қамауға алынып, үстерінен қылмыстық 
немесе азаматтық істер қозғалған жағдайлар орын алды. 
Қазақстандағы оқу ағарту саласын реформалау нәтижесінде 
көптеген орта білім мектептері ашылды. Осыған сәйкес 1938 
жылдың 13-ші наурызында КСРО Халық Комиссарлары 
Кеңесінің және КОКП Орталык Комитеті Кеңесінің қаулысына 
сәйкес «Ұлттық республикалар мен аймақтардағы мектептерде 
орыс тілін оқыту туралы» Ереже кабылданды. Оны 1938 жыл-
дың сәуір айында Қазақстан КРС-нің Жоғары кеңесі мақұлдап 
«Орыс емес мектептерде міндетті орыс тілін оқыту қаулысын» 
шығарды. 1940-1941 оку жылында республикада 1033 орыс 
және 746 қазақ толық емес орта мектебі мен 533 орыс және 168 



102 
 

 

қазақ орта мектебі жұмыс  істей бастады. Республика бойыша 
барлығы 697 мың орыс және 441 мың қазақ оқушысы бар 3362 
орыс және 4428 қазақ мектебі пайда болды [135, б. 125]. 

Діни пәндер мен курстарды оқыту мұсылмандық діни дүние-
танымдық негізде Республикалық ислами діни бірлестік «Қазақстан 
мұсылмандары діни  басқармасының» (ҚМДБ) қатысуы арқа-
сында негізі қаланып, жүзеге асырылады. Бұл ел тұрғында-
рының дінді дұрыс қабылдап, жүйелі түрде меңгеруінен, оларды 
рухани-танымдық құндылықтарға, мінез-құлық нормаларына 
баулудан, рухани-танымдық тәрбие беруден, рухани жан-жақты 
жетіліп, тұлғасын қалыптастырудан, оларды діни дүниета-
нымдық, мәдени, рухани өзіндік айқындалуынан көрініс табады. 

Қазақ халқында діни тәрбие мен діни білім беру жүйесі 
ғасырлар бойы тарихи ахуалдарға орай, оңтайлы үлгілерде 
жалғасып келген. Рухани ілімге деген халық сұранысы қазақ 
жерінде діни білім беру жүйесінің жартылай отырықшы, жар-
тылай көшпелі тұрмыс-салтына тән өзіндік үлгілері қалып-
тасқан. Ірі қалаларда жалғасын тапқан медреселер қызметімен 
қатар ауқатты адамдардың балаларын оқытатын «аталық» 
институты және көшпелі жұрт арасында молда ұстап, бала оқыту 
дәстүрі де кең тарағанын атап айтуға болады. Жаз жайлауда, 
қыс қыстауда жағдайлы отбасылар көмегімен ел ішіндегі діни 
білімді рухани тұлғалар бала оқыту арқылы халықтың діни 
сауатын көтеріп, қазақ балаларының хат танып, сауат ашуына 
ықпалын тигізіп отырған. 

«Түркістан» халықаралық энциклопедиясында (Алматы, 
2010) жазылуынша: «Медреселер өзінің білім беру тәжірибесіне 
қарай төрт сатыға бөлінді: 

1.  Ибтидаия (бастауыш медресе), оқу мерзімі – 4 жыл; 
2.  Рушдия, оқу мерзімі – 3 жыл; 
3.  Иғдадия (жоғары оқуға дайындық), оқу мерзімі – 3 жыл; 
4.  Ғалия (жоғары білім), оқу мерзімі – 3 жыл. 
Ғалияны бітірген шәкірттерге «абыз», «молда», «халфе», 

«мударрис», «ахун» деген атақ берілген. Медреселерде жалпы 
оқу мерзімі 12-13 жылға созылған. 

Оқу пәндері медреселердің сатысына байланысты белгі-
ленді. Жоғары білім беретін медреселерде араб тілі (лексика, 



103 
 

 

этимология, синтаксис, риторика, тарих, Құранды оқу-игеру 
әдісі); дін үйрену, заңнама (Құранды, оның аяттарын, хадистерді 
талдау, фиқһ, заң негіздері); фәлсафа (логика, математика, гео-
графия, астрономия, медицина, табиғаттану, ой талдау фәлса-
фасы) оқытылды. Медреселердің бағдарламасында діни оқу 
жағы басым болды деп ортағасырлық медреселердің оқу жүйесі 
жайында мәліметтер келтіріледі [136]. 

Тарихи деректерден аңғарылатындай, Қазақстандағы ислам-
ның мың жылдан аса тарихы мен тәжірибесі бар. Қазақ хал-
қының ұлттық құндылықтары мен салт-санасының, жалпы 
мәдениетінің қалыптасуында ислам дінінің алар орны ерекше. 
Орта Азия мен тәуелсіз Қазақстан топырағынан есімдері әлем- 
ге әйгілі, әл-Фараби, Ж. Баласағұн, М. Қашғари, А. Иүгінеки, 
А. Йассауи сияқты мұсылман түркі жұртшылығының мақта-
нышына айналған талай тұлғалар шыққан. Қазақ би-шешендері 
мен ақын-жырауларының шығармалары мұсылмандық дүние-
таныммен ұштасып, біте қайнасып жатыр. 

Қазақ ағартушылары өз еңбектерінде  оқу-ағарту және тәр-
бие мәселесіне айрықша тоқталады. Медреселерде жүргізелетін  
діни оқу  қазақтардың мәдениет пен білімге деген қажетін қана-
ғаттандыра алмады. Мектептер мен оқу орындарын кеңейтіп, 
оларды басқа негізге сүйеніп қайта құру керек болды. 

Қазақтың ағартушылары жайында сөз қозғағанда, алғашқы 
кезекте  Шоқан, Ыбырай, Абай сияқты ислам діні қазақ жеріне 
кең етек жайып еніп келе жатқан 19 ғ. ІІ-ші жартысында өмір 
сүріп, қазақ халқының  тарихын тереңірек зерттеп зерделеуге 
үлкен үлестерін қосып, рухани өміріміз және әдебиетіміздің 
ұлағатты ұстаздары саналатын ойшылдарды атаймыз. Олардан 
қалған өшпес рухани мұралардың ішінде ислам діні турасын-
дағы пікірлері, ойлары бүгінгі күні де өз өзектілігін жоғалт-
пайды [137, б. 5-6].  

Шоқанның еңбектерінен оның Ислам дінінің тарихын және 
оның қазақ жеріне қалай тарағанын жете білгенін аңғаруға 
болады. Ол мұсылманшылдықтың орнығуын  өз шығармала-
рында аса бір білгірлікпен талдайды. Шоқан өз басы діндар 
болмаған, тіпті дін туралы наным-сенімге сын көзбен қараған 
адам. Оның рухани бейнесі, қоғамдық ой санасы қалыптасып 



104 
 

 

келе жатқан кезде қазақ жеріне Ислам діні әлі тарап кеткен жоқ 
болатын. «Мұсылмандық әзірше біздің сүйегіміз бен қанымызға 
сіңіп бола қойған жоқ. Қазақтардың арасында әлі Мұхамедтің 
атын білмейтіндер көп... қасиетті Нестор заманында Русьте 
болған сияқты, енді біздің сахарада да қазір  қос дін дәуірі 
болып жүр», - деп жазды ол [138, б. 197]. 

Расында, Шоқан тұсында Ислам дінін таратуға патша 
өкіметі, жергілікті ел билеушілер, сондай-ақ қожа-молдалар 
тарапынан орасан мол күш-жігер жұмсалып жатқанымен, ол әлі 
қазақ жеріне қанат жайып үлгермеген еді. Бірақ бұл тұста қазақ 
арасына Ислам дінін насихаттау қарқынды да қарымды 
жүргізіле бастаған еді. Оған патша өкіметі де мүдделі болды.  
Сондықтан да Шоқан «Мұсылман заңын қазақтар ешқашан 
қабылдаған емес, бұл қазақ даласына үкіметтің қолдауымен, 
сырт бұйрықтың, бюрократтықтың ағымымен енгізілген» – деп 
жазды. 

Ислам дінінің қалай таралғанына назар аудара келіп, Шоқан 
оның қазақ жеріне үш жақтан оңтүстіктен, солтүстіктен және  
батыстан енгендігін айтады. Оны насихаттауға Ираннан, Орта 
Азиядан және Қазаннан шыққан қожа молдалар ат салысты. 
Әсіресе татар молдаларының белсенділігі күшті болды.  

Шоқан діннің, әсіресе, қазақ даласына татар және Бұхара 
молдаларының тартып жүрген діни қағидаларының халыққа 
тигізіп жүрген зиянын баса айтады. Қазақ жұртына бұл мол-
далардың айтып жүрген уағыздары «ой мен сезімнің дамуын 
тежейтін өлі схоластикадан басқа ештеңе әкелмейді», - деп 
көрсетеді [139, б. 185]. 

Сонымен бірге ол ХІХ ғ. орыстың кейбір зиялыларының 
тарапынан қазақтың мұсылманшылыққа беріліп кете қойма-
ғынын көріп, оларды христиан дініне тарту әрекеттерінің бол-
ғанын айыптады.  

Қазақ елінің болашағы, алға қойған мақсаттары қандай болу 
керек деген ой қазақтың зиялылары мен көзі ашық азаматтарын 
қатты ойландырған мәселелердің бірі еді. Осы орайда Шоқан 
«Қазір ескі мен жаңаның арасында бірден байқала қоймай- 
тын, бірақ өте қатал күрес жүріп жатыр. Бірі – мұсылмандық 
Шығысқа, екіншісі – орысқа еліктейді» [138], - деп жазды. 



105 
 

 

Өз заманында Шоқан қазақтың озық ойлы азаматтарының 
алдына қоғамның қойып отырған маңызды сұрақтарына дұрыс 
жауап бере білді. Ол орыс мәдениетінің үлгілерінен үйренудің 
қажеттілігін айта отырып, «тым қазақшыл», «тым шығысшыл» 
немесе «тым орысшыл» болмай Батыс пен Шығыстың ең жақсы, 
көңілге қонымды жақтарын алудың қажеттігін ашып айтты [138, 
б. 225]. Ол ұлттық қасиетті ұлтшылдық астамшылықтан жоғары 
қоя білді.  

Шоқанның дін жөніндегі көзқарастарын қазақтың ұлы ағар-
тушысы Ыбырайда қостады. Ыбырайды да Шоқан секілді қазақ 
халқының тарихы мен тағдыры алаңдатты. Ыбырай ұлы ағар-
тушы болды. Ыбырайға дейін қазақ жерінде мұсылман мектеп-
медреселері арқылы діни білім алу өріс алса, Ыбырай азаматтық 
мектептер ашып, онда қоғам дамуының, әлеуметтік өркендеудің, 
тұмыс-тіршіліктің қажетін өтейтін ғылым негіздерін оқыту ісін 
қолға алды [139].  

Ыбырай азаматтық ғылым, біліммен бірге діннің ғылыми 
негізін, тарихын жақсы игерген. Өзінің бұл саладағы білімде-
рінің жинақтары ретінде «Мұсылманшылдықтың тұтқасы» 
(«Шариғат-ул-ислам») деген қазақша кітап жазған Татар, түрік 
т.б. халықтар аят, хадистің мұқтаж, керекті бұйрықтарын өз 
тіліне көшіріп, түсінетін кітаптар шығарып, діннің ғылымын 
халыққа тарата білді. Бірақ біздің қазақ тілінде әркім түсініп 
оқып немесе біреу оқыса, тыңдаған қара халық түсініп отыратын 
бірде бір кітап жоқ. Сол себептен жалғыз кітап таныған мол-
далар болмаса көп қара халық өзінің діні не  екенін де кәміл 
түсінбейді. Мұны көріп біз... Қарындас, халқымыз қазақ жұр-
тына пайда келтірмек ниетпен һәм қараңғы туғандарымызды 
түсінік тілмен өзінің дінін түсіндіру үшін бұл кітапты жазуға 
кірістік» -деп ол кітаптың алғы сөзінде бастаған. 

Ыбырайдың «Мұсылманшылдықтың тұтқасы» («Шариғат-
ул-ислам») кітабын жазуына себеп болған жағдайлар: бірін-
шіден, сол заманда қазақ ауылдарында оқытылатын діни кітап-
тар «Иманшарт», «Кәлем шариф», «Әптиек» [140] т.б. араб 
тілінде жазылғандықтан, оның мазмұнын не молда, не оқушы 
түсінбей құрғақ жаттаумен болды. Ал діни оқулықтардың 
мазмұнын  жете түсінбеген дүмше молдалар шариғат қағида-



106 
 

 

ларын өздерінше бұрмалап теріс түсініктер беретін. Ыбырай 
ислам дінінің аяттарындағы адамгершілік, иманжүзділік, қайы-
рымдылық қағидаларын өзінің педагогтық көзқарасына негіздей 
отырып түсіндіруді көздеді. 

Екіншіден, ХІХ ғ. ІІ-жартысында қазақ даласына тараған 
әдеби кітаптардың бәрі дерлік Қазан, Уфа қалаларында басылып 
шыққандықтан және оларды жинап бастырып шығарушылар 
ағайындар М.К. Каримов, А.А. Бороновский сияқты татар 
оқығандары болғандықтан, олар қазақ әдебиетінің үлгілеріне 
татар тілін араластырып, тіл шұбарлауға белсене кірісті деген 
ақпараттар да бар. Ал Шоқан, Ыбырай, Абай сияқты қазақтың 
ойшыл ұлдары  ұлт тілінің тазалығы үшін күресті. 

Бұл жөнінде Шоқан «орыс халқының византиялық дәуірді 
өткені тәрізді, татар дәуірін бастан кешіру сияқты қатерлі белес 
тұр» - десе, Ыбырай «Мұсылманшылықтың тұтқасы» атты 
еңбегінің кіріспесінде «...біріншіден қазақ жастарының дін 
жөніндегі  түсініктері теріс бағытқа түсіп кетпеуі үшін, ал екін-
шіден, қазақ арасында жазба татар тілінің орынсыз етек алуына 
жол бермеу үшін осы оқу құралын құрастыруға кірістім» - дейді. 

Ыбырайдың бұл кітабының құндылығы, біріншіден, мұсыл-
ман дінінің шариғат заңдарына ана тілінде түсінік беруі болса, 
екіншіден діни терминдердің  мән-мағынасын ашуға зер салуын-
да, үшіншіден (ең бастысы) шариғат заңын өмір тіршілігімен, 
адам тәрбиесімен тығыз байланыстыра талдауында болып отыр. 
Ол діннің өзін  тәрбиенің құралы деп қарады. Мысалы, Ыбырай 
осы кітаптың кіріспесінде «Имансыз еткен жақсылықтың пай-
дасы жоқ... мәселен, біреу намаз оқыса да, ол намаздың көңілі 
дұрысталмаса, әлбетте ол намаз болып табылмайды» [140, б. 12] 
деп адамның не нәрсеге болса да берік сенімі жүректен терең 
орын алмаса, ол нәтиже бермейді деген қорытынды жасайды. 
Ыбырай мұсылмандықтың парыздарының бірі ораза ұстау, намаз 
оқу болса, оны да жұрттың көзіне жақсы көріну үшін болмаса 
Алла алдындағы парызын өтей салып, жұртқа мұсылман болып 
көріну мақсатын көздеп қана іске асырудың өзі дұрыс емес деп 
түсіндіреді. Көңілдегі қандай да болмасын ниеттер сол адамның 
іс-әрекеті арқылы сыртқа көрінеді. Қай кезде болмасын иман 
мен діннің маңызын шын көңілдің адалдығымен уағыздағанда 



107 
 

 

ғана ол дұрыс құлшылық болады, онсыз жай сөзбен дінді өтірік 
уағыздауды күнәлі істердің бірі ретінде көрсетеді. 

Ыбырай осы кітаптың «намаз турасында» деген бөлімінде 
намаз ішінде он екі парыз бар, оның алтауы тысқары, алтауы 
ішкері парыз. Тысқары парыздардың (денені тазалау, намаз 
оқитын жерді пәк ету, денені жабу, денені дұрыс қимылдату, 
қолды, аяқты, басты қимылдату) бәрі тән тәрбиесіне арналады, 
ал ішкі парыздардың ой-пиғылды намазға арнап беріліп оқу 
және тәрбиесіне арналады» [140, б. 152] - деп тән мен жан- 
ның тәрбиелік бірлігінің намаз оқу үстінде іске асатынын айта 
келіп, Құран сөзіне түсінік береді де, «жақсылық пен жамандық 
құдайдан деп иланбақтың мәнісі Алла ісіне сенуден туған 
наным... Бірақ құдай тағала ешкімді жамандық жолға бұйыр-
майды, мынау жамандық, мынау жақсылық пен көрсетіп, адам 
баласына қай жолға түссе  де ықтияр береді» [140, б. 151] - деп 
адамның жамандық, яки жақсылық іс-әрекет жөніндегі көзқа-
расы Абайдың жиырма сегізінші қара сөзіндегі «...Әуелі иманды 
түзетпей жатып, қылған ғибрат не болады? Жоқ, сен жақсылық, 
жамандықты жаратқан құдай, ауыртқан құдай емес. Байлықты, 
кедейлікті жаратқан – құдай, бай қылған, құдай емес деп, нанып 
ұқсаң болар, әйтпесе жоқ» [141, б. 109] - деген пікірмен астасып 
жатыр. 

Қазақтың екі бірдей ойшыл ғалымы бұл жерде адам тағдыры 
адамның өз қолында, талаптанып талпынуда, адал еңбек етуде 
деп дұрыс философиялық қорытынды жасап отыр. 

Оқу-ағарту ісінің дін өкілдеріне кіріптарлығын Шоқан да, 
Ыбырай мен Абай да қатты сынға алып, айқын антиклерикалдық 
бағытты ұстанды. 

«Сахарадағы мұсылмандық туралы» деген мақаласында 
Шоқан дінбасылары мен молдалардың уағыздары халықтың ойы 
мен сезімін тежеп, елдік сатынан ажырататынын жазады. «Біздің 
діни кітапшылдарымыз ертедегі Русь кітапшылдары сияқты 
өздерінің халықтық салтынан батыл аластауда. Өзіміздің аңыз, 
эпос, заң және сот әдет-ғұрыптарын олар киіз кітаптың сорақы 
атауымен масқаралап, ол біздің пұтқа табынушылық ырым-
дарды, ойын-сауық пен той-томалақтарды сайтандық дегеннен 
басқа атпен атамайды», - дейді Шоқан [142].   



108 
 

 

Сауатсыз молдалардың надандығы мен дінбасыларының 
екіжүзділігін әшкерелеу Абай шығармаларында жиі ұшырасады. 
Абайдың ойымен үндес келетін өлең жолдары Ыбырай шығар-
маларында да көп кездеседі: 

Азған елдің қожасы, 
Қыдырып келер есікке. 
Бұл үйде кім бар екен деп, 
Көзін салар тесікке. 
Балаларын бастырып, 
Қатындарын састырып, 
Төрге қарай ұмытылып, 
Тамақ үшін қылығынып, 
Дуа қылса керек-ті [140, б. 14]. 
 
Немесе: 
 
Азған елдің молдасы, 
Үлкен болар сәлдесі. 
Аса бауыр қылмаңыз, 
Оның рас емес олдасы. 
Көрмей-білмей біреуге, 
Куәлік берсе керек-ті [140, б. 14].  
Абайды да, Ыбырайды да оқу-білім мен тәрбие мәселесі жиі 

толғандырады. Абайдың «Қара сөздеріндегі» өнер, білім, ғылым, 
адамгершілік жөніндегі пікірлері оның ағартушылық көзқарасын 
жан-жақты аша түседі. Артта қалған мешеу елінің тағдырын ойлап 
ақынның жаны күйзеледі. Халықтың мәдениет пен өнерге тал-
пынуы, ақыл-ойының құдіреті қандастарын озық елдер қатарына 
қосады деп  үміттенеді ойшыл. «Сократқа у ішкізген, Жанна Даркті 
отқа өртеген, Ғайсаны дарға асқан, пайғамбарымызды түйенің 
жемітіне көмген кім? Ол – көп, ендеше көпте ақыл жоқ. Ебін тап та 
жөнге сал» [141, б. 122]. Халықты тобырға айналдырмас үшін ел 
болашағы жастарды оқыту қажет және оларға ана тілінде дәріс 
беру керек дейді Абай. Өйткені ол кездегі оқу жүйесі баланың 
ұғымына ауыр тиетін араб, парсы тілдерін үйренуге негізделген  
еді. «Әуелі мал табу керек, онан соң ғараб, парсы керек», - дегені 
сол уақыттың шындығын дәл бейнелейді [142, б. 119]. 



109 
 

 

Абайдың ойынша ағартудың өркендеуі қоғамның даму дәре-
жесіне байланысты. Себебі, адам баласы тұрмыс тауқыметінен 
арылып, ертеңгі күнін уайымдайтын шақ туғанда ғана мәдениет 
пен білімге ұмтылар еді. Абай күн көрістің, мал табудың, мақ-
сатты өмірдің жолын орыс ғылымы мен  мәдениетінен  іздейді. 
Орыстың тілі, мәдениеті мен өнері көкірек көзін ашатын 
дүниенің кілті дейді ол. Орыс тілін жете меңгерген Абай сол 
арқылы әлем әдебиетінің бай қазынасымен, Гете, Байрон 
поэзиясымен, Сократтан бастап Европаның ғылыми-филосо-
фиялық мұраларымен танысады. Ұлы ақын елді орыс тілін 
үйренуге шақыра отырып, орыс чиновниктерін көргенде, құрдай 
жорғалайтын жағымпаздықтан сақтандырады.  

Адамның көп білсем, үйренсем деген талабы қажымай-
талмай еңбектенуді қажет етеді. Оқу мен білімге құштар шәкірт-
тердің жігері мұқалмас үшін олардың тілек-талаптары да 
ескерілуі тиіс. Ата-аналар мен молдалардың балаларды зорлап 
үйретпек болған оқуы оларды ығыр етеді дейді Абай. 

Оқу-ағарту мәселесінің  түйіні Абайдың ойынша, үкімет пен 
оның бөлетін қаржысына байланысты шешіледі. Олай болмаған 
жағдайда жақсы тілек сөз жүзінде қалмақшы. Ағартушының 
қырық бірінші  «қара сөзі» тәрбие жайы мен ел билеушілерге 
арналады. Жастарды ғылым мен білімді үйренсін деп күштейтін, 
қолында билігі, есепсіз байлығы бар адам керек дейді ол. 
Абайдың бұл ойы еуропалық ағартушылардың «оқымысты 
монарх» идеясымен үндес келеді. 

Қырық бірінші сөзінде Абай өзінің екі ойын айтады: «Қазақ-
қа ақыл берем, түзеймін деп қам жеген адамға екі түрлі нәрсе 
керек. 

Әуелі  – бек зор өкімет, жарлық қолында бар кісі керек... 
Екінші – ол адам есепсіз бай боларға керек»... [141,  б. 158]. 
Ғылымның қай саласынан болсын хабары мол ұл-қыздарды 

оқытып шығарса, сонда ғана қазақ елінің түзу жолға түсетінін 
айтады. Бірақ халықты қорқытатын күш ешкімде жоқ, оларды 
көндіретін дәулетте жоқ деп өкінді Абай. 

Ұлы ағартушы Ыбырай өзінің  прогресшіл ойларын қазақ 
даласында мектеп ашу ісіне, оқу жүйесін жақсартуға жұм- 
сады. 



110 
 

 

Өзі ашқан орыс-қазақ мектептерін миссионерлік бағыттағы 
жат пікірден де, жаттамалы шығыстың діни оқуынан да қорғап 
бақты. Жастарға шынайы білім беретін дүниетану пәндерді 
(жаратылыстану, география, тарих, есеп т.б.)  оқытуды іске 
асырды. Қазақ қыздарына арнап мектеп-интернат ашу, қолөнер 
училишесін ашу ісін қолға алды. 

Ол орыс-қазақ  училишелерінің шәкірттерін сол кездегі про-
грессивтік, гуманистік идеяда жазылған К.Д. Ушинскийдің 
«Балалар дүниесі», Л.Н. Толстойдың «Әліппе және оқу кітабы», 
Б.Ф. Бунаковтың «Әліппе мен оқу құралы», Тихомировтың 
«Грамматиканың элементарлық құралы» атты оқу құралдарын 
пайдалануды ұсынды. 

Алдыңғы қатарлы орыс педагогтарының гуманистік идеяда 
жазылған осы құралдарын басшылыққа ала отырып, қазақтың 
ауыз әдебиеті мен салт-дәстүрлеріне негізделген екі оқу құралын 
(«Қазақ хрестоматиясы», «Қазақтарға орыс тілін үйретудің 
бастауыш құралы») 1879 жылы жазып, бастырып шығарады.  

Хрестоматияға Ыбырай, біріншіден, қазақ халқының Қара 
батыр, Байұлы, Жиренше шешен, Тазша бала туралы ертегі, 
аңыз-әңгімелерін енгізсе, екіншіден, өзінің «Бай баласы мен 
жарлы баласы», «Таза бұлақ», «Әке мен бала», «Асыл шөп» т.б. 
ғибратқа, өсиетке құрылған дидактикалық әңгімелері мен 
өлеңдерін, үшіншіден, «Талаптың пайдасы», «Бір уыс мақта», 
«Зеректік» т.б. орыс, батыс классиктерінің тәлімдік мәні зор 
әңгімелерін аударып енгізді. 

Ол қазақ жастарын оқытып-тәрбиелеу мәселесін ең басты 
мәселе деп қарады. Халық үшін қызмет ететін білімді адам-
дардың қатарын көбейту арқылы қазақ қоғамының мешеулігін 
жоюға болады, сондықтан жастарды оқытып-тәрбиелеуден, 
тәрбие ісінің құдіретінен артық еш нәрсе жоқ – деп түйді 
Ыбырай. 

Ыбырай «адам мінезін түзетіп болмайды, сүйекке біткен 
мінез, сүйекпен бірге кетеді» [140, б. 104] дейтін феодалдық 
теріс көзқарасты әшкерелеп, адамның жақсы я жаман болуы 
тәрбиеге, өскен ортаға байланысты деген қағиданы қуаттап отырды. 

Ыбырай «Ұлықпан әкім» әңгімесін ұсыну арқылы ғылы-
мның адам өміріне пайдасын насихаттауды мақсат етсе, 



111 
 

 

«Жиренше шешен», «Тазша бала» әңгімелерін ұсына отырып, 
оқушыларды тапқырлыққа тәрбиелеуді көздеген [140, 88, 94 бб.]. 

Ыбырай аударып хрестоматияға енгізген орыс жазушылары 
Пауэльсонның, Ушинскийдің, Толстойдың әңгімелерінде де: 
қайырымдылық, кішіпейілділік, талаптылық, еңбек сүйгіштік 
сияқты зор адамгершілік қаситеттер дәріптеліп, оған қарама-
қарсы жауыздық, екіжүзділік, дүниеқорлық т.б. жексұрын мінез-
құлықтарды әшкерелеу өзекті орын алған [143]. Ыбырай осы 
арқылы жастарды ізгі жүректі, инабатты, талапты, ел-жұртына 
пайдалы азамат болуын көздеп отыр. Бұл шығармалардың бәрі 
халықтық өлең-жыр, мақал-мәтелдерде, насихатталатын гума-
нистік идеялармен өзектес болып келуінің өзі тектен-тек емес. 

Ыбырай өзінің біраз еңбектерін қазақ халқының салт-
дәстүрлерінің ерекшеліктерін зерттеп, этнографиялық очерктер 
жазуға арнады.  

1870 жылы Ресейдің география қоғамының Орынбор өлке-
тану бөлімшесінің тапсыруы бойынша ол «Орынбор ведом-
ствосы қазақтарының өлген адамды  жерлеу және оған ас беру 
дәстүрлерінің очеркі» мен «Орынбор ведомствосы қазақта-
рының құда түсу, қыз ұзату және той жасау дәстүрлерінің 
очерктері» атты екі еңбегін жазып тапсырды [143]. Бұл еңбектер 
орыс қауымына қазақ қоғамының әр алуан тұрмыс-салт ерек-
шеліктері туралы түсінік берген тұңғыш жазба еңбектер еді. 

Ыбырай кейбір орыс чиновниктері ойлағандай «қазақтардың 
ұры» және «қарақшы, көшпелі, тағы халық» емес, «өзіндік мәде-
ниеті бар халық» екенін білдіру үшін қазақтың салт-дәстүрін 
арнайы зерттеп очерк жазған. Қазақтың салт-дәртүрі атаулыны 
жан-жақты зерттеп жинақтаумен бірге әр ауыл мен болыс 
басына мектеп ашып, мектеп жанынан монша, кітапхана салып 
қайтсем қазақ елінің көзін ашамын деп арпалысқан  Ыбырай  
«қазақ халқы деген оқу-білімге сусап отырған халық; әттең бұл 
іске оқыған адамдардың жаны ашымайтыны есіңе  түскенде 
кейде күйінесің» [144, б. 223] – деп  ел билеуші орыс әкімдеріне 
қатты реніш білдірген. Ыбырай орыс  мәдениетінен нәр ала 
отырып, патша үкіметінің отарлау саясатына, патша чиновник-
терінің қарапайым халыққа жасап отырған қысымына ашық 
қарсылық білдірген. Ол жөнінде өзінің «Орынбор листогі» 



112 
 

 

газетіне «1880 жылы 4 сәуірде жазған мақаласы туралы өзі- 
нің досы, ориенталист-ағартушы В.В. Катаринскийге жазған 
хатында: «Осы мақаламда қазақ еліне орыс селендерін әкеп 
орнатпақ болған пікірге қарсы екенімді білдірдім. Бұл пікір 
меніңше, ешбір ақылға сыймайтын нәрсе сияқты. Егер істі 
дұрыс жүргізе білмесе, онда айттым да қойдым қазақтар – 
келешегі жақсы істі ешқандай  түзете алмайсың, осындай ерсі 
жұмыстарды оқығанда және естігенде салың суға кетеді» [140, 
б. 174] - дейді.  

Оның қазақ балаларын оқытудағы мақсаты  – ел билейтін 
әкімдер даярлау емес, өз халқының кәдесіне жарайтын, елінің 
прогресс жолымен ілгерілуіне жетекшілік жасайтын, азаматтар 
тәрбиелеу еді.  

 «Қазақ хрестоматиясы» 1879 жылы Орынборда басылды. 
«Бұл кітапты құрастырғанда мен, - деп жазды Ыбырай хрес-
томатиясының алғы сөзінде, - біріншіден, осы біздің ана тілі-
мізде тұңғыш шыққалы отырған жалғыз кітаптың орыс-қазақ 
мектептерінде тәрбиеленіп жүрген қазақ балаларына оқу кітабы 
бола алу жағын, сонымен қатар жалпы халықтың оқуына 
жарайтын кітап бола алу жағын көздедім». Сол мақсатпен 
Ыбырай «Қазақ хрестоматиясын» балаларға арналған өлеңдер 
мен шағын әңгіме-новелллаларды құрастырды. Олардың 
бірқатарын өзі жазды, біразын сол кездегі орыс оқулықтарынан 
алып еркін аударды. Сонымен бірге кітапқа қазақтың халық 
әдебиетінің кейбір үліглерін іріктеп кіргізді [144, б. 12].  

«Қазақ хрестоматиясына» кірген біраз материалдарды  
И.И. Пауэльсонның «Книга для чтения и практических упраж-
нений в русском языке», К.Д. Ушинскийдің «Детский мир», 
«Родное слово», Л.Н. Толстойдың балаларға арналған еңбек-
терінен алды. 

Әрине, белгілі бір ортаның өзіне тән ерекшеліктерін 
ескермейінше жаңа идеяның іске асуы екіталай. Сондықтан, 
Ыбырай К.Д. Ушинскийдің ілімін сол қалпында қабылда- 
май, оны қазақ тұрмысына жақындатып, ықшамдап алады.  
Ұлы педагогтің оқу-тәрбие мәселесіне философиялық тұр- 
ғыдан келетін еңбектерін басшылыққа алып, пайдаланып 
отырды. Прогресшіл  педагогикалық теорияның негізін салушы  



113 
 

 

К.Д. Ушинский  Аристотельдің және антикалық дәуірдің басқа 
да ойшылдарының еңбектерін, Бэкон, Декарт, Спиноза, Локк, 
Руссо, Гольбах және т.б. шығармаларын терең зерттейді. Өзінің 
«Детский мир» деген кітабында ол бірқатар философиялық 
ұғымдарға айқын анықтама береді [143]. Осы еңбегінің «Первые 
уроки природы» деп аталатын бөлімінде «табиғи заңдылық» 
деген ұғымды  былайша түсіндіреді: «Дүниеде болып жатқан 
табиғат құбылыстарының  барлығы да табиғи заңдылық болып 
табылады, ал осы заңдылықтарды ашатын ғылымды жара-
тылыстану ғылымы деп атайды» [144, б. 132]. «Адамгершілік 
заңы» туралы: «Адамға ақыл мен ерік берілген, сондықтан ол ар 
– ожданына қарай өз мақсатына лайықты әрекет жасайды. Өзім 
адаммын деп санайтын кісі, - дейді ол, - өз басының пайдасын 
ойлаумен қатар, барлық адамға пайда келтіретін іспен айна-
лысуға тырысады... өз пайдасынан бас тартып, өзгелерге  жақсы-
лық жасайтын қайырымды адамдар да бар, керісінше, өз мақ-
саты үшін басқалардың игілігін құрбандыққа шалатындар да 
кездеседі [144, б. 140]. Олар жұрттың үстінен күн көреді, байлық 
жинайды. Пайдасынан зияны көп бұл сияқты бақытсыз жандар 
адамдықтан алыстау өмір сүреді [144, б. 325]. 

Осы жайларды Ыбырай күдіксіз қабылдайды. «Табиғи 
ақылдың өзін қоршаған ортаны түсінуге қабілеттілігі», «Табиғат 
заңында жас баланың бірден ересек адамға айналу кезінің жоқ 
екені», әрине, оған түсінікті еді. 

Оқу мен тәрбиеге байланысты жаңадан туындаған прбле-
маларды К.Д. Ушинский де, Ыбырай да тек мектеп көлемінде 
ғана қолға алмай, одан  да кеңірек, Я. А. Коменскийдің сөзімен 
айтқанда «баршаны бәрін оқыту» арқылы шешуге тырысты. 
Ыбырай оқытушыларды іріктеп алу мәселесіне көп көңіл бөлді. 
Мектептерге арнайы мұғалімдер курсын бітірген жас оқыту-
шыларды қабылдады. Шәкірттерді адалдыққа, әділдікке бау-
литын оқытушының өзі де адамгершілік қасиеттерге бай болу- 
ға тиіс дейді ол. Оқу-тәрбие процесінде басшылыққа алатын 
оқулықтар тапшы болғандықтан, Ыбырай өзінің хрестоматиясын 
құрастырады. «Бұл кітапты құрастырғанда мен, - деп жазады 
Ыбырай оқулықтың алғы сөзінде, - біріншіден, осы біздің ана 
тілімізде тұңғыш шыққалы отырған жалғыз кітаптың орыс-қазақ 



114 
 

 

мектептерінде тәрбиеленіп жүрген қазақ балаларына  оқу кітабы 
бола алу жағын, сонымен қатар жалпы халықтың оқуына 
жарайтын кітап бола алу жағын көздедім» [144, б. 78]. 

Ыбырайдың ұйымдастыруымен Илецк, Николаевск, Торғай, 
Ырғыз уездерінде халық мектептері мен кітапханалар жұмыс 
істей бастайды.  

Ыбырай оқытушыларға оқу-тәрбие процесінде Л. Толстой-
дың, Л.Н. Крыловтың шығармаларын, орыс тіліндегі арифме-
тика, тарих, зоология, физика оқулықтарындағы материалдарды 
пайдалануға кеңес береді. Ағартушының өзі де балаларға 
арналған бірқатар дидактикалық әңгімелер жазады. 

Ыбырай мұсылман дінінің монополиялық, ресми идеология 
болып тұрған кезіндегі озбыр түріне  қарсы шықты. Мұнымен 
қатар Ыбырай қазақ балаларына христиан дінін зорлап үйре-
тушілерге де үзілді-кесілді қарсы болды. В.В. Катаринскийге 
1888 жылдың жиырмасыншы ақпанында жазған хатында 
А.Г. Бессонов деген мұғалімнің оқушы қазақ балаларына Інжіл 
мен оның парыздарын уағыздағаны туралы қатты ренжіп жазды. 
Ыбырай «...мұнымен, тек оқытушылар мектебінің келешегін 
ғана емес, онымен қатар, жалпы орыс-қазақ мектептерінің бәрі-
нің де келешегін, мүлдем бүлдіріп алуымыз мүмкін ғой»-дейді 
[145]. 

Ыбырай, Шоқан есімдерін атағанда жоғарыда келтірілген 
Абай мұраларын да жалғастыра түссек. Абай үшін ислам діні – 
мәдениеттің негізі, танымның діңгегі. Ақын исламға қарсы шық-
пайды, оны теріс уағыздаушыларды сынайды. Бұл жайға Абай 
өзінің «Қара сөздерінде» кеңірек тоқталады. Он екінші, он 
үшінші сөздерінде [141, бб. 96, 109]: 

«Енді бұл иман дерлік илануға екі түрлі нәрсе керек. Әуел не 
нәрсеге иман келтірсе, оның хақтығына ақылы бірлән дәлел 
жүргізерлік болып ақылы дәлел сипат қыларға жараса, мұны 
якини иман десе керек. Екінші – кітаптан оқу бірлән яки мол-
далардан есту бірлән иман келтіріп, сол иман келтірген нәрсе-
сіне соншалық беріктік керек. Біреу өлтіремін деп қорқытса да, 
мың кісі түрлі іс көрсетсе де, соған айнып көңілі қозғалмастай 
берік боларға керек. Бұл иманды иман толқиды», - дейді [146,  
б. 109]. 



115 
 

 

Ақынның пікірінше, Алла адамның ар-ожданның өлшем 
таразысы іспетті. Алла кешпейтін күнә жоқ деп, арсыздыққа 
барғандардың қылығы ақынның наразылығын тудырады. 
«Иманға қарсы келерлік орында ешбір пенде құдай тағала 
кеңшілігімен кешеді –дағы демесін, оның үшін құдай тағаланың 
ғафуына яки пайғамбардың шафағатына сыймайды уа мүмкін 
емес. «Қылыш арасында серт жоқ» деген, Құдай тағаланың 
кешпес күнәсі жоқ» деген жалған мақалды қуат көрген мұндай 
пенденің жүзі құрысын» [141, б. 110]. Құдайға деген сенім мен 
адамгершілік ақынның ойынша біртұтас, ажырамайтын ұғым. 
Құдайдан үміті жоқ адамда ар-ұят та болмайды деп есептейді ол. 

Адамның ақыл-ойына, адамгершілік қасиеттеріне тағзым 
ету-ағартушылардың баршасына тән нәрсе. Шын мұсылман-
дықтың белгісі, Абайдың ойынша, білуге талаптану және адам-
ның ар-ұяты, қайырымдылығы. 

Ислам және басқа да діндердің пайда болуы жаратушы 
құдайдың бар екенін дәлелдейді дейді ол. Басқа діндер де ислам 
тәрізді әділдік пен адамгершілікті дәріптейді және әлемді 
жаратушы құдірет құдайды сүюге шақырады. «Адамшылықтың 
алды - махаббат, ғаділет сезім. Бұлардың керек емес жері жоқ, 
кіріспейтұғын да жері жоқ. Ол – жаратқан тәңірінің ісі» [142,  
б. 171]. 

Шоқанның дінге байланысты пікірі Абайдың көзқарасынан 
өзгеше. Шоқанның ертедегі адамдардың нанымы туралы, оның 
ішінде шамандық жайлы зерттеулері қызғылықты. Ол ертеде- 
гі адамдардың табиғатты қадірлеп, оған табыну себептерін 
ғылыми тұрғыдан ашуға әрекет жасайды. «Қазақтардағы шаман-
дықтың қалдығы» деген мақаласында Шоқан: «Адамның өзі де 
табиғат әсерімен өмір кешсе, шамандық нанымдарда да жал-
пылай не біржақты табиғатты қадірлеу бар екенін байқауға 
болады. Бұл тұрғыдан алғанда, шамандық барып тұрған мате-
риализм болып табылады. Ал басқа жағынан алып қарағанда, 
шамандық нанымдағы о дүниелік адамның рухы-жаны мәңгі 
жасайтыны туралы түсінік тағы бар, демек, бұл барып тұрған 
спиритуализм» [142, б. 171]. 

Қазақ даласына мұсылман діні тамыр жайғанымен, қазақ-
тардың дүниетанымындағы шамандық пен отқа табыну сияқты 



116 
 

 

наным-сенімдерінің жойылып кетпегенін Шоқан аталған мақа-
ласында жазады. «Барлық шамандық салт-сана, аңыз-әңгімелер 
көшпелілердің тұрмысымен тікелей байланысты болғандықтан, 
қазақтарда бақсылықтың қаймағы бұзылмаған, сондықтан да 
Орта Азияның өткенін зерттеуге қажет деректерді молынан 
кездестіруге болады».  

Шаманизм терминінің өзі терістік халықтарының өмірін 
бақылаудан алынған, ал қазақтар арасында еш уақытта айтыл-
маған. Бақсы емдеушілер болған. Егер бағытты анықтау керек 
болса, онда қазақтардың ертедегі дүниетанымын ең жоғарғы 
құдай  тәңірдің атымен «тәңірлік» деп атау дұрысырақ болар еді. 
Шын мәнінде қазақтардың ертедегі дүниетанымы зороастралық 
болған және оның іздері отқа табынудан, емдеу мен тазару әдет-
ғұрыптарында сумен, жермен байланысты өте анық байқалады.  

Зороастризм ғылымы «тәртіп ережелерін ғана емес, сонымен 
бірге тәртіп талаптарының қаталдығын жұмсартатын көптеген 
әдет-ғұрыптары қамтитын рухани өмірді ұсынды. Бұл дүниеден 
безінген құштарлыққа шақыратын сенім болады» [142, б. 50]. 

Біздің шаманизм мен оған исламның қатынасы туралы ой-
пікірдің дұрыстығын Шоқанның тамаша зерттеуі де дәлелдейді.  
Шоқан, шамандықтың шарлатандық емес, өзіндік белгісі бар 
терең көзқарас екендігін, шамандық сенімнің дүниеге келуі – 
жартылай немесе жекелей табиғатты қадір тұту, қастерлеу 
болып саналатынын ерекше көрсеткен. Шоқан сондай-ақ, отқа 
табыну, күнді, айды, аспанды ең жоғары құдай деп санау, аруақ-
тарға, өлген аталарының рухына, көшпенділер өмірінің әртүрлі 
жақтарын қорғаушы рухтарға  сену сияқтыларды атап өтеді. 

Тәңірлік – зороастралық ұғымдар біздің дәстүрімізде, әдет-
ғұрыптарымызда, сенімдерімізде, түсті жоруларымызда сақтал-
ған. 

«... Шамандық салт-сана жағынан, бақсы-балгерлік жағынан 
қазақтар анағұрлым мол мұраға иелік етіп отыр [142, б. 112]. 
Қазақтар, әуелде, Мұхамедті білмей тұрғанда Алла мен тәңірге 
бірдей табынып, мұсылман әулиелерінің басына құрбандық 
шалып, бақсылардың құдіретіне де сенді. Халық отқа табынып, 
ал бақсылар болса, жын-перілермен қоса мұсылмандардың 
періштелерін де шақырып, Алланы да мадақтады. Осылай екі 



117 
 

 

дінді араластырып табыну ешқандай қайшылыққа жатпаған, 
қазақтар екеуін де қосып ұстанған. 

Ертеден келе жатқан әдет-ғұрып, салт-сананың қайнар көзі, 
қазір біз шамандық – ескі наным деп атап жүрген  кезінде, бүкіл 
халық  табынған дін еді» деп жазды Шоқан [142, б. 300]. 

Қазақтарда әртүрлі көңіл күйіне байланысты айтылатын  
«Тәңір тілеуіңізді берсін», «Тәңір жарылқасын», «Көк соққан» 
деген бата немесе қарғыс түріндегі сөз тіркестерінің  қолда-
нылуы содан шыққан. Қазақтар екі дінге – ислам мен шаман-
дыққа – бірдей табынып Алланы тәңірге, әулиелерді аруаққа 
теңестіреді. 

Ағартушылардың оқу, тәрбие проблемаларына байланысты 
ойлары  әрқилы болды. Ыбырай бірінші кезекте педагогикалық 
мәселелерді шешуге ұмтылды. Мектептер ашып, оны оқулық-
тармен, құрал-жабдықтармен қамтамасыз ету ісімен, оқыту 
методикасын жетілдірумен айналысты. Шәкірттерінің сауатын 
ашып, хат танумен бірге ғылым мен техниканың, өнеркәсіптің 
әр саласынан хабары бар жас мамандар даярлауға бар күшін 
жұмсады [147, б. 145-146]. 

Қазақ арасына христиан дінін тарату туралы миссионерлер 
дайындаған жұмысқа Ыбырай сияқты Шоқан да наразылық 
білдіреді. 

Осындай әрекетке барған, «Сібір қазақтары туралы жар-
ғының жұмысын жазған М.М. Сперанский жөнінде Шоқан 
былай дейді: «Бізді қайран қалдырғаны М.М. Сперанский өзінің 
амалдары жайлы айтқанда сөз жүзінде мұсылман болып жүрген 
қазақтарды басқа дінге тарту оп-оңай  дейді. Бұл салауатты, 
таратушы болуына не себеп болды екен?.. Қазақты христиан-
дыққа тарту саяси жағдайға да сай келмейтін еді» 

Қазақ халқының болмысы Ыбырай шығармаларында жан-
жақты  көрініс тапты: ел билеушілердің  әділетсіздігін, парақор-
лығын, сараңдығы мен рухани таяздығын және әлеуметтік 
теңсіздікті бейнеледі. Халық ауыз әдебиетін жинастыру, басқа 
халықтардың аңыз-әңгімелері мен ертегілерін қазақ тіліне 
аудару, көшпелілердің әдет-ғұрпы мен салтына байланысты 
зерттеулер, елді надандықтан арылтып жаппай білімге жұмыл-
дыруға әрекеттену-ағартушы еңбектерінің өзегі болды. 



118 
 

 

Абай өнер-білім мәселесіне кең көлемді, әлеуметтік педа-
гогика тұрғысынан қарайды. Адам тәрбиесі, оның бойына адам-
гершілік қасиеттерін сіңіру және халық үшін қызмет жасайтын 
тұлғаны қалыптастыру ұлы ақынның назарындағы басты 
нәрселер. Адамгершілік тәрбиесі адамның діни нанымдарына 
қайшы келмей, заман рухына сай, онымен қатарласа жүргізілуі 
қажет деп ойлайды Абай. 

Адамның тұлға ретінде қалыптасу прооцесінде өскен орта-
ның, тәрбиенің рөліне үлкен мән береді. Өзінің «15-ші сөзінде» 
ол осы ойды былайша толғайды:  «Егер есті кісілердің қата-
рында болғың келсе, күніне бір мәртебе, болмаса жұмасына бір, 
ең болмаса айында бір – өзіңнен  өзің есеп ал! Сол алдыңғы есеп 
алғаннан бергі өміріңді қалай өткіздің екен, не білімге, не 
ақіретке, не дүниеге жарамды, күнінде өзің өкінбестей қылық-
пен өткізіпсің? Жоқ болмаса, не қылып өткізгеніңді өзіңде 
білмей қалыппысың». Бұнда ақын адамның өзіне өзгелердің 
көзімен қарап, күнделікті істеген ісіне талдау жасауға, өзінің 
өмірдегі орнын біліп, соған лайық іс-қимыл  жасауға міндет-
телігін алады. 

Шоқан әлеуметтік және мектеп педагогикасы проблема-
ларын талдауға бармайды. Шоқанның дүниетанымында Орта-
лық Азияны мекендеген халықтар, оның ішінде қазақтар да 
бүкіл адамзат қауымдастығының бір бөлігі, оның ойынша, орыс 
және Европа  мәдениетінен үлгі алып, өнерін үйрену – қоғамдық 
санаға өзгеріс әкеліп, елдің заман ағымына сай өмір сүруіне 
жағдай жасайды [142, б. 94]. 

Әрине, еуропалық мәдениеттен үлгі алып, меңгеру үшін 
қазақ халқы ағарту мәселесін іске асыру қажет. Бұл ретте  қазақ 
жұрты үшін орыс мәдениетінің маңызын Шоқан ерекше баға-
лады. Осы себептен де көптеген  мақалаларында қазақ дала-
сында орыс мектептерін ашуды, басқа да білім ошақтарын 
көбейтуді кеңес етеді. Қазақ жерінде дәрігерлік жағдаймен 
жәрдемнің төзімсіз екендігіне қинала көңіл аударады. Алғашқы 
кезде осы қиыншылықтардың бәрін патша өкіметі шеше алады 
деп сенді. Г.Н. Потанин  «Еуропаға құштарлық Шоқанды өз 
халқынан ажырата алмады, керісіншен, ол тәрбиеленген рух өз 
елінің қызметшісі болуын міндеттеді – деп жазды. 



119 
 

 

Шоқан Шыңғысұлы мен Федор Михайлович Достоевскийдің 
достығы екеуінің Омбыда, Семей мен Петербургте бірге болған 
кездерінде бір үзілмейді, кейінгі алты жыл ішінде (1856-1862) 
бұл достық хат арқылы нығая тускенін көреміз. Мәселен, 
Семейден кетіп бара жатып, Ш.Ш. Уәлиханов Д.М. Достоевский- 
ге былай деп жазады: ...Сізбен бірге Семейде өткізген азғана  
күн маған сондай тамаша әсер етті. Ендігі менің бір ойым сізбен 
тағы да бір кездесу. Мен адамның нәзік сезімдері мен ақ ниеті 
туралы жазуға шебер емеспін. Менің Сізге қандай беріл-
гендігімді және сізді қандай жақсы көретінімді, әрине, өзіңіз де 
білесіз». Бұл хатқа Д.М. Достоевский өзінің шын жүрегінен 
шыққан жылы сөздермен былай деп жауап қайырды: «Мейірман 
достым! Сіз мені жақсы көремін деп жазыпсыз. Ал мен сізге 
қысылмай-ақ тура айтайын. Мен сізге ғашық болып қалдым. 
Мен еш уақытта да, ешкімге де тіпті туған ініме де, тап сізге 
көңілім түскендей құштарлықты сезген емеспін. Бұған талай 
дәлел келтіруге болар еді, бірақ сізді несіне мақтай берем. Ал 
енді сіз менің ақ ниетіме дәлелсіз-ақ сенетін шығарсыз деймін. 
Д.М. Достоевский өзінің хаттарында Шоқанға пайдалы кеңес 
беріп, рухын көтеріп, оның алдына аса зор игі міндеттер 
қойғанын көреміз. Енді бір хатында: Қолға алған ісіңізді тастай 
көрмеңіз – сіздің материалдарыңыз өте көп. Сахара туралы 
мақала жазыңыз. Оны Россия халқына түсіндірудің өзі ұлы 
мақсат, қасиетті іс емес пе. Европаша білім алған тұңғыш қазақ 
екеніңізді есіңізге толық алыңыз.Тек осы оқиғаның бір өзі ғана 
ғажайып нәрсе және оны ұғудың өзі сізге көп міндеттер 
жүктейді. Оның үстіне тағдыр Сізді таза жанды, адал жүректі, 
абзал адам ғып жаратқан. Артта қалуға болмайды, жоқ бол-
майды..., деп жазады. Мұндай жанашырлық жалынды сөзде-
рінде Д.М. Достоевский Шоқанға шын жүректен ақыл-кеңесін 
білдіріп, оны белсенді іс, батыл әрекетке рухтандыра түседі. 
Ф.М. Достоевский Шоқан Уәлихановты ерекше қадірлей, баға-
лай білді. Одан алған заттарының бәрін ол ең қымбат естелік 
ретінде сақтайды. 1866 ж. Шоқан марқұм болғаннан кейін 
Достоевский өзінің әйелі А.Г. Достоевскаяға «мына үлкен  
ағаш сандықты көрдің бе? Бұл менің Сібірлік досым Шоқан 
Уәлихановтың сыйлығы. Сондықтан да ол маған қымбат. 



120 
 

 

Сондықтан мен өз қолжазбаларымды, хаттарым мен аса қым-
батты естеліктерімді осында сақтаймын» – деген сөздерінің өзі 
Шоқанға деген ыстық ықыласын анық байқатады [147]. 

Шоқан  дүниетанымы, оның шығармашылық мұрасы мен 
практикалық іс-әрекеті Орта Азия мен Қазақстанның рухани  
қалыптасуында үлкен белес болып табылады.  

Қазақ халқының рухани мұралары діни білім кеңістігін 
қамтамасыз еткен негізгі факторлар болып саналады. Халықтың 
діни көзқарастары, ұлттың рухани құндылықтары ауыз әдебиеті 
шығармаларында көрініс тапқан. Діни тақырыпқа арналған 
қисса-дастандардан ислам дінінің негізгі қағидалары, танымал 
тұлғалары, шариғат заңдары жайлы мол мәлімет алуға болады. 
Есепсіз көп мұндай туындылар көпшілікке арналған діни оқу-
лықтың рөлін қоса атқарып, қазақ халқының мұсылмандық мәде-
ниетін қалыптастыруда, діни сауатын көтеруде теңдессіз құра-
лына айналған. Сондықтан аталмыш рухани құндылықтарды 
қазіргі діни ахуал жағдайы мен халық сұранысына сәйкес діни 
білім беру бағдарламалары аясында жаңғыртудың маңызы жоғары. 

Медреселер «Қазақстан мұсылмандары діни басқармасы» 
республикалық ислами діни бірлестігінің қоғамдық пайдалы 
қызметтер бойынша білікті мамандар дайындайтын, орта білім 
денгейінің негізі болып табылатын техникалық және кәсіптік 
білім беру оқу бағдарламаларын жүзеге асыру мақсатында 
Мекеменің ұйымдастыру-құқықтық нысанында құрылған, заңды 
мәртебесін меңгерген, коммерциялық емес, жеке Мекеме болып табы-
лады [148]. 

Медреселер өз қызметінде Қазақстан Республикасының 
Конституциясын, Азаматтық кодексін, «Баланың құқығы туралы»   
Конвенцияны, «Коммерциялық емес ұйымдар туралы», «Қазақ-
стан Республикасындағы мемлекеттік жастар саясаты туралы», 
«Діни қызмет және діни бірлестіктер туралы», «Білім туралы» 
Заңдарын және ҚР БжҒМ нормативтік құқықтық актілерін, 
сондай-ақ ҚМДБ-ның төралқа мәжілісі бекіткен Жарғысын 
басшылыққа алады. 

Қазіргі таңда «Қазақстан мұсылмандары діни басқармасы» 
республикалық ислами діни бірлестігінің санатында 9 медресе 
бар. Олар: 



121 
 

 

«Үшқоңыр медресесі» (Алматы облысы, Қарасай ауданы, 
Шамалған ауылы, Жібек Жолы к-сі, 164 үйде орналасқан), «Әбу 
Ханифа медресесі» (Алматы қаласы, Медеу ауданы, Пушкин к-
сі,12 үй), «Орал медресесі» (Батыс Қазақстан облысы, Орал 
қаласы, Х. Досмұхамедов к-сі, 22 үй), «Ақтөбе медресесі» 
(Ақтөбе облысы, Алға ауданы, Бестамақ ауылы, Алға к-сі,  
58 үй), 

«Һибатулла Тарази медресесі» (Жамбыл облысы, Тараз 
қаласы, Төле би к-сі, 89 үй), «Сарыағаш медресесі» (Оңтүстік-
Қазақстан облысы, Сарыағаш ауданы, Жартытөбе аудандық 
округі, Ынтымақ ауылы, Науаи к-сі, 1 үй), 

«Шымкент медресесі» (Оңтүстік Қазақстан облысы, Шым-
кент қаласы, Рекордный д-лы, 4 үй), «Әбу Бәкір Сыддық 
медресесі» (Павлодар облысы, Павлодар қаласы, Мүткенов к-сі, 
52/2 үй), «Астана медресесі» (Астана қаласы, Қабанбай батыр 
көшесі, 36 үй) «Қазақстан мұсылмандары діни басқармасы» 
республикалық ислами діни бірлестігінің жеке мекемелері 
болып тіркелген. 

Барлық медреселердің білім беру қызметі бойынша құқық 
беретін мемлекеттік лицензиялары бар. Медреселер ҚР Әділет 
министрлігінде тіркелген, ҚР Қаржы министрлігінен Салық 
төлеуші куәлігін алған. Медреселер Жарғы негізінде жұмыс 
жасайды. Білім беру қызметін ұйымдастыруы Қазақстан Рес-
публикасының білім саласындағы заңнамасы талаптарына 
сәйкес жүргізіледі. 

Барлық медреселер мемлекеттік жалпыға міндетті білім беру 
стандартына сәйкес қызмет атқарады. 0112000 - «Исламтану» 
мамандығы бойынша техникалық және кәсіптік білім берудің 
оқу жоспарлары бекітілген. Мәдени шаралар мен тәрбие ісінің 
жоспарлары барлық оқу орындарында жасалады. 

Ұстаздардың базалық білімі, мамандану деңгейі орта діни 
оқу орны, яғни колледж оқытушысына қойылатын жүйелі діни 
білім беру талаптарына сай, алған мамандықтары оқытатын 
пәндеріне сәйкес келеді. Әрбір оқытушының өз пәндеріне арналған 
жұмыс оқу бағдарламасы, дербес жұмыс жоспарлары жасалған. 

Медреселердің оқыту жоспарына мемлекеттік стандартқа 
сәйкес зайырлы пәндер енгізілген. Оқытылатын барлық оқу-



122 
 

 

лықтар мен әдебиеттер Қазақстан мұсылмандарының діни 
басқармасы тарапынан бекітілген. Олар имам Әбу Ханифа 
мәзһабының ұстанымдарымен толық сәйкес. «Ақида» пәнін жүргізу 
барысында имам Матуриди еңбектері негізге алынады. Өзге ақида 
өкілдерінің көзқарастары салыстырмалы түрде түсіндіріліп, 
матуридилік ақидадан ерекшеліктері көрсетіліп отырады. 

Фиқһ пәнін оқытуда ханафи мәзһабы өкілдерінің еңбектері 
басқа әһл әс- сүннә уәл-жамағат мәзһабтарымен салыстырмалы 
түрде пайдаланылады. 

Жекелеген кітаптар сабақ барысында араб тілінен ауызша 
аударылып оқытылады. 

Барлық медреселер кітапхана, жатақхана, асхана, оқу 
залдарымен қамтылған. Компьютер бөлмесі мен интернет желісі, 
медициналық пункттер жұмыс істейді. Медреселерде спорт 
залдары жоқ болғанымен дене шынықтыру пәндері көрші 
орналасқан мектептердің ауласында немесе спорт залдарында 
өткізіледі [149]. 

Қорытындылай келе қазіргі кездегі діни білім беру мен 
зайырлы дінтанулық білім берудің арасындағы айырмашы-
лықтар мен кейбір тұстардағы қиылысатын мәселелерін қазақ 
ойшылдары Шоқан, Ыбырай, Абай шығармаларынан аңғарамыз. 
Сол қиын қыстау кезеңнен бастап қазіргі уақытқа дейін өзекті 
болып табылатын мәселелер жас ұрпаққа дұрыс тәлім тәрбие 
беру, мақсатты айқын әрі анық белгілеу өзектілігін жоғалт-
пайтын құндылықтар. 

Қазақстандағы дінтанулық білімнің қалыптасу тарихында 
қазақ даласындағы мектеп-медреселердің рөлі өте жоғары 
болғандығын қарастырдық. Мектеп-медреселердегі дінтанулық 
білім берудегі алғашқы қадамдар, жалпы діни сауат ашу қазақ 
халқының мол әдеби мұрасымен тығыз байланысып, қазақ 
халқының діни көзқарастары, ұлттың рухани құндылықтары 
жоғары келтірілген ойшылдардың мұраларымен жазылған  
шығармаларымен бізге дейін жетті. Мұндай туындылар көп-
шілікке арналған діни оқулықтың  рөлін бірге атқара отырып, 
қазақ халқының мұсылмандық мәдениетін қалыптастыруда, діни 
сауатын көтерудің теңдессіз құралына айналғандығын айта 
аламыз.  



123 
 

 

2.2 Қазіргі орта білім беру жүйесіндегі дінтану 
 
Дінтанулық және діни білім беру салаларын тиімді жіктеу 

мәселесінің өзектілігі дінтану ғылымы гуманитарлық білім 
ретінде бастау алған сәтінен орын алып, қазіргі таңда арнайы 
зерттеулер мен әлемдік деңгейдегі ғылыми пікірталастардың 
тақырыбы болып табылады.  

Академиялық ортада «діни» және «дінтанулық» білімге 
қатысты алуан түрлі анықтамалар осы күнге дейін қолдануда 
және осы екі білім беру бағыттарының мақсаты мен міндеттері, 
сондай-ақ теориялық-әдіснамалық құралдары туралы дискуссия-
лар толастар емес. 

Посткеңестік мемлекеттерде діни білімді белгілі бір кон-
фессия шеңберіндегі оқыту, білім алушыны діни сенім негіз-
деріне үйрету деп түсініледі. Діни білім, тиісінше, теологиялық 
немесе конфессиялық білім беруге теңестіріледі және дінтану-
лық білім беру бағытының конфессиялық оқыту саласынан айыр-
машылығы туралы нақты айтып кету қажет. Негізінен дінтану-
лық білім беру барысында діндер туралы жалпы ақпарат беріліп, 
олардың тарихы және әлеуметтік, мәдени және психология- 
лық ерекшеліктері ғылыми әдістер негізінде қарастырылады. 

Ресей ғалымы И.В. Понкинге сәйкес, «діни білім беру – 
белгілі бір дін аясында діни ілім, діни практика, діни мәдениет 
және діни бірлестіктің қызметі жөнінде оқытуға, сондай-ақ 
аталған діни наным-сенім мен оған тән өнегелік құндылықтар 
негізінде тұлғалық қасиеттерді қалыптастыруға бағытталған 
оқыту процесі». 

Қазақстанда діни және дінтанулық білім беру тарихы ең 
алдымен қазақстандық қоғам дамуының тарихи ерекшелік-
терімен байланысты. 

КСРО-ның мемлекеттік идеологиясы діни және дінтанулық 
білім берудің даму ерекшеліктеріне әсер еткені түсінікті: егер 
діни немесе теологиялық білімге тыйым салынған болса, дін-
тану ғылымына қатысты білім ғылыми атеизм теориясы 
шеңберінде оқытылды. 

Қазақстан Республикасында 2011 жылдың 11 қазанында 
қабылданған «Діни қызмет және діни бірлестіктер туралы» 



124 
 

 

заңындағы «діни білім беру ұйымдарын қоспағанда, Қазақстан 
Республикасында бiлiм беру мен тәрбиелеу жүйесі дін мен діни 
бірлестіктерден бөлiнген және зайырлы сипатта болады» деген 
нақты талаптар отандық діни және дінтанулық білім беру 
саласындағы демаркациялау процестері күшеюіне өз септігін 
тигізді [150]. 

Қазақстан Республикасының 2007 жылдың 27 шілдесіндегі 
№ 319-III «Білім туралы» заңына (одан әрі – «Білім туралы» Заң) 
сәйкес, білім беру бағдарламасы «оқытудың мақсатын, нәти-
желері мен мазмұнын, білім беру процесін ұйымдастыруды 
және оларды іске асыру тәсілдері мен әдістерін, оқыту нәтиже-
лерін бағалау өлшемшарттарын қамтитын білім берудің негізгі 
сипаттамаларының біртұтас кешені» деп анықталған [151]. 
Жалпы алғанда, «білім беру бағдарламасы» оқытылатын пән-
дерден бастап кафедра/факультетте қызмет ететін профессор-
лық-оқытушылық құрамына қатысты көптеген аспектілерді 
қамтиды. 

Қазіргі кезеңде елімізде білім берудің жаңа жүйесі жасалып, 
әлемдік білім беру кеңістігіне енуге қарай батыл қадамдар 
жасалуда. Білім беру парадигмасы өзгеріп, оқу-тәрбие үдерісіне 
деген жаңа көзқарас, ерекше қарым-қатынас қалыптасты. Бұл өз 
кезегінде білім беру саласын заман талабына сай бейімдеп, 
оқытудың заманауи технологияларын қолдана отырып, жас 
ұрпақты тәрбиелеу қажеттігін тудырды. Осыған орай білім беру 
саласы қызметкерлерінің алдына қойылып отырған міндеттердің 
бірі – оқытудың әдіс тәсілдерін үнемі жетілдіріп отыру және 
қазіргі заманғы педагогикалық технологияларды меңгеру болып 
табылады. 

Діндер мазмұнындағы сан ғасырлық рухани құндылықтарды 
білім мен тәлім-тәрбие жүйесіне ендіру, дәстүрлі діндердің 
ғасырлар бойы жинақтаған тәжірибесін жастарға беру өзекті 
мәселеге айналды. Осы мәселеге қатысты Н.Ә. Назарбаевтың: 
«Біз бұқара санасындағы діншілдіктің артуына әзір болуымыз 
керек, онда тұрған қатерлі ештеңе жоқ. Жалпы дін өздігінен 
өнегелі ақиқаттан бөтен ештеңе үйретпейді. Жалғыз-ақ, бізге 
қауіп төндіретіні: діни біліміміздің деңгейі онша жоғары болмай 
отырғаны» [152], - деген әлемдік және дәстүрлі діндер көш-



125 
 

 

басшыларының ІІ съезінде сөйлеген сөзі, бүгінгі таңда айрықша 
теориялық-әдіснамалық мағынаға ие және дінтану пәнін оқы-
тудың өзектілігін айқындай түседі. Сол себепті бүгінгі таңда 
инновациялық технологияларды қолдану, заман талабына сай, 
уақыт сұраныстарына жауап беретін білікті маманды тәр-
биелеуге мүмкіндік береді деген ойдамыз. 

Дінтану пәнін білім беру жүйесінде оқыту әлемдік және 
ұлттық мәдениеттің озық жетістіктерін үйрену мен жас ұрпақ-
тың дүниетанымдық бағыт-бағдарын айқындауда, тұлғаның 
рухани бітім-болмысын қалыптастыруда өзіндік үлес қосары 
анық. Дінтану пәні жастардың әлемдік және дәстүрлі ұлттық 
діндердің адамзат өркениетіндегі маңызы мен рөлін түсінуге, 
сондай-ақ діннің қоғамдық өмірге тигізетін ықпалын, діни 
дүниетаным құрылымын және ерекшеліктерін, діннің қоғамдық 
сананың формасы ретіндегі функцияларын меңгеруге мүмкіндік 
береді [153].   

Дінтану пәні аясында діннің пайда болуы мен дамуы, оның 
жұмыс істеу заңдылықтары, адамзат тарихындағы діннің әр-
түрлі құбылыстарының пайда болуы, діндердің рухани қоғам-
мен ортақ ұстанымдары мен айырмашылықтары туралы білім 
берілуі тиіс [153, б. 45]. 

Ресми статистикаға сәйкес, 14 жастан 29 жасқа дейінгі 
Қазақстан Республикасындағы жастардың үлес салмағы  
4,5 миллион адамның немесе халықтың жалпы санының 27,5% 
құрайды. Оның 700 мыңнан астамы жоғары және орта оқу 
орындарының студенттері. Ресми органдардың ақпараты 
бойынша жастар ортасындағы діни ахуалды келесі түрде 
сипаттауға болады: Жастар діндарлығының динамикасының 
өсуі айқын байқалады [154]. Жалпы жастардың діндарлық 
деңгейі деп ресми деректерге сүйенгендіктен алдымен дін-
дарлық ұғымына сипаттама берсек. 

Жалпы діндарлық – бұл діннің жекелеген тұлғаға немесе 
топқа ықпал етуі, сондай-ақ діни ұстанымдар мен қызметте 
болып жататын үрдістер мен тенденциялар топтамасы. Діни 
сана белгілі бір индивидтің діни идеялар мен құндылықтарға, 
сондай-ақ белгілі бір дін мен діни топқа қатыстылығын 
білдіреді. Діни сана адам өмірінде әртүрлі кезеңде және әртүрлі 



126 
 

 

жағдайларда қалыптасуы мүмкін. Бұл адамды діни қатынастар 
жүйесіне қосу арқылы және діни идеялар, құндылықтар, 
эмоционалды нормаларды қосу арқылы жүргізіледі. Көбінше 
діни сана отбасылық орта (діни отбасыда тәрбиелену) және 
қоршаған орта, діни жетекшілер мен уағызшылардың ықпа-
лымен орнығады. Діни бірегейліктің қалыптасуына діннің 
қағидалары мен догматтары ғана емес, сонымен бірге түрлі 
мифтер, саяси қағидаттар және тұрмыстық көзқарастар да ық-
пал етеді. Мәселен, орыс халқының православтық санасы үшін 
Қасиетті Русь, «Мәскеу үшінші Рим» деген көзқарастар маңыз-
ды. «Мәдинада Мұхаммед, Түркістанда Қожа Ахмет, Маңғыс-
тауда пір Бекет» деп жырлайтын қазақ халқы үшін де өзіндік 
құндылықтар жүйесі бар. О бастан-ақ Көк Тәңіріне сеніп, 
монотеистік сенім нышандарымен көзге түскен түркілер үшін 
ислам діні жат болмады. Міне осы түркілік кезеңнен бастап 
қазақ халқы мұсылман болып келеді. Базбіреулер қазақтың 
мұсылмандығына күмән келтіріп, әртүрлі сыңаржақ пікірлер 
айтып жатады. Бірақ әдеп-ғұрып, салт-дәстүр, фольклорымыз 
мұсылмандық келбетімізді айғақтай түседі. Досқа адал, 
дұшпанға қатал ұлы қазақ халқы үшін төзімділік, қонақжайлық 
сияқты сипаттар тән. Міне осындай игі қасиеттеріміздің арқа-
сында ғана жерімізге өзге этностар қоныстанып орныға алды. 
1991 жылы 16 желтоқсанда тәуелсіздігін алып, 300 жылдық 
бодандық қамытынан босаған қазақ халқы елдік келбетін 
зайырлылық аясынан тапты. Мемлекеттік басқару, білім беру 
жүйесі, заң-жарғылардың барлығы дін ықпалынан азат болды 
[153, б. 25]. 

Жастар қатарына жоғары оқу орындарымен қатар жалпы 
білім беру мекемелерінің жоғары сыныптары оқушыларын 
жатқыза аламыз, ал еліміз зайырлылық принциптерін ұстанатын 
мемлекет болғандықтан зайырлылық ұғымына сипаттама 
берсек.  

Зайырлы білім берудің жүйе құрушы сипаттары қатарына 
мыналар жататындары: 

–  мемлекеттік мектептің ар-ұждан бостандығын бекіткен 
демократизмі мен гуманизмі, оқу-тәрбие үрдісінің дін мен 
шіркеуден тәуелсіздігі, оқушының өз позициясын таңдау 



127 
 

 

мүмкіндігі, білім беру үрдісінің объективті заңдылықтары мен 
субъектінің нақтылы мүмкіндіктерін өтейтін объективизмнің 
болуы; 

–  оқушылар бойында ғылыми білім мен танымның үздіксіз 
сипатын қалыптастыратын ғылыми рационалдылық; 

–  оқушының диалектикалық ойлауын дамытатын, қоғамдық 
өмір құбылыстары мен үрдістерін дұрыс түсінуге мүмкіндік 
беретін тарихилық көзқарастың қалыптасуы; 

–  білім берудің құқықтық реттеулерін, нормативті ережелер 
тәртібін және педагогикалық үрдістің барлық қатысушылары 
үшін саналы дисциплина болуын жолға қоятын құқықтық тәртіп 
пен заңдылық; 

–  толеранттылық, яғни ешбіріне басымдық берместен өзге 
альтернативті (діни) көзқарастар, идеялар, теорияларды мойын-
дай білу; 

–  мектептегі білім берудің мемлекетпен, тұтас қоғаммен 
байланысын және ашықтығын қамтамасыз ететін бұқаралық 
сипаттың болуы. 

Мемлекеттік білім берудегі зайырлылық қағидалары мынан- 
дай қызметтерді орындай білуі тиіс: 

–  оқушылар бойында ғылыми білім мен танымдық бел-
сенділік, өзіндік көзқарастар, ұстанымдар, жеке позиция мен 
адамгершілік-этикалық идеалдар қалыптастыру; 

–  оқушылар бойында жалпыадамзаттық және жалпыұлттық 
құндылықтар, мемлекет пен қоғамның идеалдарына махаббат, 
төзімділік, бір-біріне құрмет көрсетуге жеткізетін гуманизм 
қалыптастыру; 

–  дінге деген қатынасына, көзқарасына қарамастан оқу-
шылардың білім алуына және білім алушылардың өз-өзін 
қалыптастыруына жетелейтін тұлғалық қасиеттерін жетілдіруіне 
жәрдемдесетін басқарушылық сипат қалыптастыру; 

–  оқу-тәрбие үрдісінде білім алушыларды азаматтық, 
секулярлы құндылықтармен таныстыру, бірақ дін туралы білім 
беруді діни білім деп ұғуға болмайды [155, б. 110]. 

Мемлекеттік мектептер халықтар мен ұлттар, мемлекет 
тарихындағы діннің рөлі мен орнын жоққа шығармауы тиіс. 
И.В. Понкин мемлекеттік және муниципалды білім берудің діни 



128 
 

 

ұйымдар ықпалынсыз болуын бұрыс санап былай дейді: «Біз 
діни ұйымдарды азаматтық қоғамның өзге де институттарымен 
қатар ұлттық білім беру жүйесіне заң аясында ықпал етуге 
құқылы деп есептейміз» [156]. Бірақ ұстаздар қауымы шәкірт-
терге білім беру барысында мынандай педагогикалық шарт-
тарды естен шығармауы тиіс: 

– мектептің дінге деген қатынасы сенімге үйретуші емес, 
ақпараттық-танымдық сипатта болуы тиіс. Мемлекеттік білім 
беру бағдарламасы белгілі бір дінге, немесе атеизмге басымдық 
бермеуі тиіс, ал ұстаздар дінтанулық білім мен діни оқуды 
меңгергені жөн; 

–  дінді зерттеуді әртүрлі білім беру пәндері (тарих, әдебиет, 
дінтанулық дәрістер және т.б.) контексті мен тәрбие беру 
үрдісіне (отбасы жөніндегі сұхбат, әртүрлі мерекелер өткізу) 
қосуға болады. 

Келтірілген тұжырымдарымыз білім беру ісінде зайырлылық 
қағидаларының алар орнын көрсетіп беріп отыр. Мемлекет 
демократиялық, зайырлы даму үлгісінде болғандықтан оқу 
үрдісін де сол арнада жүргізеді. Мектеп мұғалімдері, орта 
арнаулы және ЖОО оқытушылары діндар болып, белгілі бір дін 
қағидаларын ұстануға құқылы. Бірақ аталған тұлғалар өз 
сенімдерін шәкірттеріне таңса, насихаттаса ол заңға қайшы. 

Дінтанушы кез келген мәселеге баға беруде орта жолды 
ұстау керек, ал орта жолды ұстаудың қиындығы мол. Дін 
өкілдерінің әрқайсысы өз тарапынан, сол өзі уағыздайтын дін 
тарапынан ойын ашық, бүкпесіз айта алады, зайырлы дінтану 
ғылымының өкілдері субъективтіліктен жоғары болып, дін 
туралы мәселелерді бағалауда, сараптауда объективтілікті басты 
принцип ретінде ұстануы тиіс.  

Дінді оқыту адам, қоғам, дүние туралы дүниетанымдық және 
философиялық сұрақтарға жауап іздеу болып келетіні даусыз. 
Білім берудің зайырлы жүйесінде дінтану пәнін оқыту қоғамда 
гуманистік және адамгершілік негіздерді қамтамасыз етуге 
көмектеседі. Жас жеткіншектерге білім беру мен тәрбиелеуде 
дінтану пәнінің мүмкіндіктерін іске асыру тәсілдерін, әдістерін, 
құралдарын айқындау үшін әдістемелік және педагогикалық 
модельдерді іске асыру қажет. Білім беру мазмұнында дінтану 



129 
 

 

пәнін оқытуда зайырлылық қағидаты әдістемелік негіз болу 
керек. Қазіргі таң- да дінтанулық білім дінді ғылыми позиция 
мен философияның әртүрлі бағыты тұрғысынан зерттеп, діни 
бірлестіктермен байланыссыз, бейтарап зерттеуге бағытталған. 
Дінді зерттеу, діни мәдениетті қалыптастыру саласында барлық 
қоғам мүшелеріне арналған зайырлы білім бұл осы деңгейдегі 
дінтанулық білім болып табылады. 

Дінтанулық білімді діни білімнен ажыратып тұратын басты 
әдіснамалық негіз бұл: ғылымилық, яғни объективтілік және 
дүниетанымдық бейтараптылық. Діндер және діни бірлестіктер 
туралы түсіндірме бергенде дінтанулық білім ғылымилық 
принципін ұстанып, білім алушының бойында белгілі бір дінге 
деген бағамдық қатынасты қалыптастырмайды, зайырлылық 
принципінің сақталуын көздейді. 

Жалпы білім беретін мектептерге «Зайырлылық және 
дінтану негіздері» пәнін даярлап оқу процесіне енгізуге құық-
тық-нормативтік негіз ол Қазақстан Республикасы Президенті-
нің «Терроризм мен экстремизм көріністерінің алдын алу және 
тыю жөніндегі шаралар туралы» 2000 жылғы 10 ақпандағы  
N 332 Жарлығы 2004 жылдан бастап жалпы білім беретін 
мектептердің оқу процесіне «Дінтану негіздері» элективті курсы 
енгізілген. 

«Дінтану негіздері» пәні жалпы білім беретін мектептерде 
2010 жылдан Қазақстан Республикасының 23 тамыз 2012 жылғы 
№1080 Үкіметінің жарлығымен бекітілген орта білім беру 
жүйесіндегі жалпыға міндетті Мемлекеттік стандарт негізінде 
Ы. Алтынсарин атындағы Ұлттық Академияның ғылыми кеңе-
сінің ұсынысымен бекітілген оқу бағдарламасының негізінде 
жүргізіледі.  

2017 жылдан бастап Қазақстан орта мектептерінде «Зайыр-
лылық және дінтану негіздері» атты жаңа курс енгізілген, ол 
2009 жылдан бастап оқытылып жүрген «Дінтану негіздері» 
деген факультативті курсты алмастырды. 

Осы жерде де орта мектептегі дүниетанымдық дінтануды 
оқыту шеңберімен зайырлылық шеңберлерін анықтап алуымыз 
қажет. Жалпы дінмен білім беру саласына қатысты Қазақ-
станның заңнамасы осы сала бойынша әлемдік стандарттарға 



130 
 

 

сай келеді, бірінші орында ол біздің мемлекет қатысушысы 
болып табылатын бірталай әлемдік құқықтық конвенцияларды 
жүзеге асырады.   

Осы сала бойынша негізгі құжаттардың бірі ретінде Біріккен 
Ұлттар Ұйымы Бас Ассамблеясының резолюциясымен 1948 
жылғы 10 желтоқсанда бекітілген Адам құқықтарының жалпыға 
бірдей декларациясы, 1981 жылғы 25 қарашадағы БҰҰ-ның Бас 
Ассамблеясының отырысында қабылданған дінмен сенімдерге 
қатысты қандай да бір болмасын дискриминациямен төзім-
сіздіктің барлық формаларын жоюға қатысты декларациясы, 
мемлекет пен білім беру ұйымдарының діни ұйымдардың 
арақатынасына қатысты нормалары, ұлттық заңнамада бекітілді. 
Конституция бойынша Қазақстан Республикасы «Қазақстан 
Республикасы өзін демократиялық, зайырлы, құқықтық және 
әлеуметтік мемлекет ретінде орнықтырады, оның ең қымбат 
қазынасы - адам және адамның өмірі, құқықтары мен бос-
тандықтары» (1 бап). Ар-ождан бостандығына қатысты құқық-
тар Негізгі Заңның 22 Бабында бекітілген. 2007 жылғы 27 шіл-
дедедегі Қазақстан Республикасының «Білім туралы» Заңының 
3 Бабында білім беру саласындағы мемлекеттің негізгі ұста-
нымдарының қатарында: білімнің зайырлы, гуманистік дамы-
тушы қасиеті, адамзаттық құндылықтарға деген, адам ден-
саулығымен өміріне деген, тұлғаның еркін дамуына  деген 
басымдылық; адам құқықтары мен еркіндігіне деген сыйла-
сымдық. Білім берудің зайырлылығы дегеніміз оның атеистік 
сипатта болуы дегенді білдірмейді, алайда оның діни құры-
лымдар мен идеологияның қыспағынан, онымен қоса білім беру 
қызметінің тікелей діни қауымдастықтарға бағыныштылығынан 
тәуелсіздігін білдіреді. Біздің ойымызша мемлекеттік білім 
берудің зайырлы сипаттамасы келесі талаптарға сай болуы тиіс: 
- мемлекеттік білім беру мекемелерінде қандай да бір болмасын 
діннің немесе идеологияның (оның ішінде атеистік) міндетті 
болып бекітілмеуі; - діни ұйымдардың мемлекеттік білім беру 
мекемелерінің басқарушылық қызметіне араласпауы; - білім 
алушылармен оқытушылардың ар ождан бостандығын қам-
тамасыз ету; - дінді түсіндіру барысында қандай да бір бол-
масын қысым көрсетілмеу.  



131 
 

 

2016 жылы аталған Үлгілік оқу бағдарламасының маз-
мұнына сәйкес «Зайырлылық және дінтану негіздері» пәні 
бойынша екі авторлық ұжым өздерінің арнайы оқулықтарын 
(қазақ және орыс тілдерінде) әзірлеп, олар Қазақстан Респуб-
ликасы Білім және ғылым министрлігінің (бұдан әрі – ҚР 
БжҒМ) пайдалануға ұсынылатын әдебиеттер тізбесіне енгізілді 
(2 кесте). Орта білім беру ұйымдарына арналған әдебиеттер 
тізбесіне аталған оқулықтардың соңғы енгізілуі ҚР БжҒМ-ның 
2019 жылдың 17 мамырындағы № 217 Бұйрығымен тіркелді 
[157]. 

 
Кесте 1 – Зайырлылық және дінтану негіздері пәні бойынша оқулықтар 
 

БАСЫЛЫМ АТАУЫ                                                                   АВТОРЛАР 
Қазақ тіліндегі оқулықтар 

1 Зайырлылық және дінтану негіздері. 9-сынып оқу-
шыларына арналған оқулық. – Алматы: Білім, 
2016. 296 б.  

Есім Ғ., 
Смагулов Е. 

2 Зайырлылық және дінтану негіздері. 9-сынып оқу-
шыларына арнлған оқулық. – Астана: «Арман - 
ПВ», 2016. 288 б. 

Кенжетаев Д., 
Сайлыбаев Ә., 
Тұяқбаев Ө. 

Орыс тіліндегі оқулықтар 
1 Светскость и основы религиоведения. Учебник для 

9 класса общеобразовательных школ с русским 
языком обучения. – Алматы: Білім, 2016. 296 стр. 

Есим Г.,  
Абуов А., 
Смагулов Е. 

2 Светскость и основы религиоведения. Учебник для 
9 класса общеобразовательных школ с русским 
языком обучения. – Астана: «Арман - ПВ», 2016. 
288 стр. Исллюстр. 

Кенжетаев Д., 
Сайлыбаев А., 
Новикова Г. 

 
2004 жылдан бастап жалпы білім беретін мектептерде  

9 сыныптарға арналған  Қазақстан Республикасы Президенті- 
нің «Терроризм мен экстремизм көріністерінің алдын алу және 
тыю жөніндегі шаралар туралы» 2000 жылғы 10 ақпандағы 
№332 Жарлығы негізінде «Дінтану негіздері» элективті курсы 
енгізілген. 

2009-2010 оқу жылынан бастап осы пән бір жыл бойына 
отыз төрт сағатты құраушы міндетті факультатив ретінде 
жүргізілді. «Дінтану негіздері» деген факультатив зайырлы пән 
болды. Пән мақсаты мәдени діни үрдістің дұрыс дамып 



132 
 

 

қалыптасуындағы жалпы заңдылықтар туралы білімді қалып-
тастыру, әлемдік және ұлттық діндердің олардың сантүрлі- 
лігі жағынан дамуын қарастыру, білім алушыларға рухани-
моральдық құндылықтарды сіңіру.  

ҚР Ғылым және білім министірлігінің ойынша діннің 
қоғамда атқаратын рөлі тұлғаның рухани қалыптасуындағы 
діннің алатын орны өзге «менге» қатысты толерантты қарым-
қатынасты қалыптастыра отырып осы факультатив көпкон-
фессионалды ортада өсіп тәрбиеленіп отырған жас ұрпақтың 
білімін толықтыра алды.  

Өкінішке орай өз уақытында «Дінтану негіздері» факуль-
тативіне артылған сенімдер ақталмады, барлығы сол әдеттегі 
себептерге байланысты ол білікті оқытушылардың және аль-
тернативті оқулықтардың жоқтығынан. Білікті мамандардың 
тапшылығының орнын толтыру мақсатында «Дінтану негіздері» 
пәнін оқыту тарихшы мұғалімдерге жүктелді.  

Алайда осы екі пән дінтану мен тарих пәндерінің зерттеу 
оқытылу тақырыптары өзгеше. Мысалға дінтанудың зерттеу 
пәні өз алдына қиын феномен болып табылатын дін. Себебі дін 
қоғамның барлық салаларына еніп бүкіл адамзаттың қалыптасу 
тарихына әсер етеді. Дін өте күрделі, универсалды, жалпы 
құбылыс. Осы себептен дінтану пәні қарама қайшылыққа толы, 
себебі онда бір жағынан діннің өзін өзі бағалауы, осы болмаса 
өзге қоғам өміріндегі, осы болмаса өзге ұлттың өміріндегі орны 
мен рөлін бағалуы, екінші жағынан оған деген зайырлы ғылым-
ның өзге салаларының және философияның беретін бағасы. Бұл 
бағалаулар көп жағдайда бір біріне қарама-қарсы, біркелкі  
емес, сол себептен дінтану объективтілік пен бейтараптылықты 
сақтай отырып белгілі бір ортасын қандайда бір мәмілеге 
келетін ортасын іздеуге мәжбүр. Бұл өте күрделі мәселе ал 
кейбір жағдайда мүмкін емес мәселе болды [158, б. 142]. Тарих 
өткенді зерделейді «материалист-тарихшылардың ойынша тарих 
ғылым ретінде материалдық игіліктерді өндіруге тікелей 
байланысты болып табылатын қоғамның даму заңдылықтарын 
зерттейді. Бұндай қатынас басымдылықты адамдарға емес 
экономика мен қоғамға береді. Либерал-тарихшылардың ойы 
бойынша тарихтың зерттеу пәні табиғат берген өзінің заңды 



133 
 

 

құқықтарын жүзеге асырушы адам (тұлға) [158, б. 152]. Сол 
себепті тарихшы оқытушы қойылған талаптарды жүзеге асыру 
мүмкіндіктеріне ие емес. Профессор А.Г. Косиченконың ойын-
ша дінді зерттеу барысында қарапайым түсіндіру жеткіліксіз, 
аргументтелген нақты түсіндірмелерді қолдану қажет, ал бұл өз 
алдына қарапайым болған оқиғаларды сипаттап интерпре-
тациялаудан бөлек терең зерттеулерді қажет етеді.  

Бұл жерде жоғары білікті дінтанушылар қажет. Алайда 
бөлініп отырған 34 сағат саны бір оқытушының толық жүк-
темесін жабуға жеткіліксіз. 

2016 жылдан бастап «Дінтану негіздер» пәні «Зайырлылық 
және дінтану негіздері» пәнімен алмастырылды. «Зайырлылық 
және дінтану негіздері» пәнін енгізу дәлелді діни экстремизм 
профилактикасында үлкен орын алып зайырлылық ережелерін 
нақтылай түседі деген сеніммен енгізілді.  

Зайырлылық пен дінтану негіздерінің ережелерін ерте мек-
теп жасынан меңгеру оқулықтардың авторларының айтуы 
бойынша халық санасында «дін», «діни сана», «дінтанулық 
білім» деген ұғымдарды нақты ажырата алуға мүмкіндік туды-
рады деп есептеді.  

Дін істері бойынша комитетпен Қазақстан Республикасының 
Білім және ғылым министірлігімен  жалпы білім беретін мек-
тептердегі 9 сыныптарға арналған «Зайырлылық және дінтану 
негіздері» пәні бойынша типтік оқу бағдарламасы әзірленді.  

Негізгі және орта білім берудің 9 сыныптарына арналған 
«Зайырлылық және дінтану негіздері» пәні бойынша  типтік оқу 
бағдарламасы Қазақстан Республикасының Білім және ғылым 
министрінің 15 шілде 2014 жылғы №281 бұйрығымен бекітілген.  

Осы Бағдарламаға сәйкес «Зайырлылық және дінтану 
негіздері» пәні бойынша 34 сағатқа есептелген оқу әдістемелік 
кешен дайындалған. Осы кешеннің мазмұнында «зайырлылық 
және зайырлы мемлекет», «Әлемдік және дәстүрлі діндер», 
«Қазақстандағы діндер», «Қазақстандағы ислам мәдениеті», 
«Жаңа діни ағымдар», «Қазақстан – дінаралық келісім аймағы», 
«экстремизм және терроризм» сынды тақырыптар қамтылған. 

 «2019-2020 оқу жылында Қазақстан Республикасының білім 
беру ұйымдарында оқу процесін ұйымдастырудың ерекшелік-



134 
 

 

тері туралы» әдістемелік нұсқау хатында «Зайырлылық және 
дінтану негіздері» курсын біліктілік арттыру курстарында 
оқыған және аталған пән бойынша сер- тификаттар алған тарих 
пәнінің оқытушылары өткізеді» деген талап қойылған. Сондай-
ақ, сол жерде: «Білім беру ұйымдарының басшыларына аталған 
курс бойынша сабақ өткізетін тарих пәні мұғалімдерінің білімін 
жетілдіруге үнемі назар аударып, оларды басқа мұғалімдермен 
ауыстыруға жол бермеу ұсынылады», – деп нақты айтылған 
[157, б. 1]. 

2022 жылдың тамыз айында Зайырлылық және дінтану 
негіздерін пәнін мектептерде өткізуге байланысты енгізілген 
өзгерістер. 

Қазақстан Республикасы Оқу-ағарту министрінің 2022 жыл-
ғы бұйрығына қосымша ретінде негізгі  орта білім беру деңгейі-
нің 5-9 сыныптарына арналған «Жаһандық құзыреттіліктер» 
курсының үлгілік оқу бағдарламасы қабылданған. Бұл бағ-
дарламаның негізгі жалпы ережелері келесідей: 

Оқу бағдарламасы «Мектепке дейінгі тәрбие мен оқытудың, 
бастауыш, негізгі орта, жалпы орта, техникалық және кәсіптік, 
орта білімнен кейінгі білім берудің мемлекеттік жалпыға 
міндетті стандарттарын бекіту туралы» Қазақстан Республикасы 
Оқу-ағарту министрінің 2022 жылғы 3 тамыздағы № 348 бұй-
рығымен бекітілген Мектепке дейінгі тәрбие мен оқытудың, 
бастауыш, негізгі орта, жалпы орта, техникалық және кәсіптік, 
орта білімнен кейінгі білім берудің мемлекеттік жалпыға 
міндетті стандартына сәйкес әзірленген (Нормативтік құқықтық 
актілерді мемлекеттік тіркеу тізілімінде № 29031 болып тір-
келген). 

«Жаһандық құзыреттіліктер» курсы білім алушылардың 
әлемдегі өз орнын анықтау үшін қажетті құндылық бағдар-
ларын, коммуникативтік дағдыларын, әдеплық нормалары мен 
мінез-құлық ұстанымдарын қалыптастыруға ықпал етеді.  

Курстың мақсаты: жаһандық азаматтық құзыреттерге ие 
бәсекеге қабілетті тұлғаны қалыптастыру. 

Курстың міндеттері: 
1) білім алушыларды қазіргі заманның жаһандық сын-

тегеуріндерімен таныстыру; 



135 
 

 

2) тұлғаның тұрақты даму мәдениетін қалыптастыру; 
3) білім алушыларда жергілікті, өңірлік, ұлттық, жаһандық 

оқиғалар, олардың себептері мен салдарлары туралы талда-
малық бағалау түсінігін дамыту; 

4) эмпатия жағдайында басқа адамдардың қажеттіліктері мен 
құқықтарына тәрбиелеу; 

5) мазмұнды және шығармашылық оқыту дағдыларын 
қалыптастыру. 

 Жоғарыда келтірілген 2022 жылғы өзгерістерге байланысты 
әлі де тереңдетілген зерттеу жүргізу қажетті деп білеміз.  

Білім алушының бойында гуманистік және азаматтық құн-
дылықтарды дамыту мақсатында қолданылатын оқытушылық 
әдістемеде пәннің маңыздылығы мен қажеттілігін түсіндіруге, 
материалды толық жеткізуге, оқушылардың сұрақтарына тиісті 
жауаптар беруге, әр түрлі көзқарастар бар екендігін ескеруге 
ерекше көңіл бөлу. 

«Зайырлылық және дінтану негіздері» пәнін оқыту бары-
сында оқушыларға объективті білімді жеткізіп, алуан түрлі діни 
көзқарастарға бейтарап ұстанымды сақтау үшін, сондай-ақ сол 
арқылы зайырлы ұстанымдар мен құндылықтарды ілгерілету 
мақсатында дінтану саласы бойынша мұғалімдердің біліктілігін 
тұрақты түрде арттырып отыру. 

Қазақстан Республикасының жалпы білім беретін мектеп-
терінде «Зайырлылық және дінтану негіздері» пәнін оқыту 
жағдайына талдау жасау мақсатында, біздің зерттеуіміздің 
аясында әлеуметтік сауалнама жүргізілді. Мектептің жоғарғы 
сынып оқушылары арасында зерттеулерді өткізу мүмкіндігі 
болмауына байланысты, сондай-ақ пәнді оқытудың сапасы 
туралы сенімді мәліметтер алу мақсатында сауалнама «Зайыр-
лылық және дінтану негіздері» пәнін мектеп қабырғасында 
оқыған колледж және жоғары оқу орындарының (одан әрі – 
ЖОО) 1-ші курс студенттері арасында жүргізілді. Сауалнамаға 
380 студент қатысты, оның ішінде колледж студенттері – 50,2%, 
ЖОО студенттері – 49,8%. Қазақ тілінде білім алатын респон-
денттер – 58,3%, орыс тілінде оқитындар – 41,7%. Гендерлік 
тұрғыдан алғанда респонденттердің 31%-ы ер және 69%-ы әйел 
адамдарды құрады (Сурет 1). 



136 
 

 

 
  
 

Сурет 1 - Респонденттердің жыныстық құрамы, %-бен 
 
Респонденттердің жастық құрамына келетін болсақ, 15-17 

жас аралығындағы студенттер саны 181, ал 18-20 жас ара-
лығындағы студенттер саны 199 болды. Респонденттердің 
жастық құрамының пайыздық көрсеткіші 2-ші диаграммада 
ұсынылған.  

 

 
 

Сурет 2 - Респонденттердің жастық құрамы, %-бен 
 

31%

69%

Ер Әйел

47,6%
52,4%

15-17 жас 18-20 жас



137 
 

 

Іріктелген респонденттер жиынтығы Қазақстанның барлық 
өңірлерін қамтыды (Сурет-3). 

 

 
Сурет 3 - Облыстар бойынша респонденттердің саны 

 
Диаграммаға назар аударатын болсақ, ең көп респонденттер 

Алматы облысы және Алматы қаласынан болды. Ал сауал-
намаға ең аз қатысқан өңірлерге Атырау облысы, ШҚО және 
БҚО жатқызуға болады.  

Зерттеу барысында респонденттердің дін жөніндегі ақпарат-
тарды көбінесе қайдан алатынын анықтау мақсатында «Дін 
жөніндегі ақпаратты қандай дереккөздерден аласыз?» деген 
сұрақ қойылып, келесі нәтижелер алынды (Сурет 4).  

 

 
Сурет 4 - «Дін жөніндегі ақпаратты қандай дереккөздерден аласыз?» деген 

сұраққа жауап, %-бен 
 

57

85

18 16 17
36 29 26 25 30

16
25

0
10
20
30
40
50
60
70
80
90

1,3%

19,4%

11,3%

10,7%

57,3%

0,0%10,0%20,0%30,0%40,0%50,0%60,0%70,0%

Басқа жауап__________ 

Интернет (әлеуметтік желілерден)

Телеарна немесе радиодан

Газеттер мен журналдардан

«Зайырлылық және дінтану 
негіздері» сабағынан



138 
 

 

4-ші диаграммаға талдау жасайтын болсақ, сауалнамаға 
қатысқан студенттердің 218-і дін жөніндегі ақпараттарды 
«Зайырлылық және дінтану негіздері» пәнінен алатыны, 74 сту-
дент Интернет және әлеуметтік желілерден алатыны, ал қалған 
студенттер шамамен тең көрсеткішпен газет, телеарна немесе 
радиоларлан алатыны анықталды.   

Респонденттерге ««Зайырлылық және дінтану негіздері» 
пәнінің міндетті пән болуын қалайсыз ба, мәселен тарих пәні 
секілді?» деген сұрақ қойылды. Респонденттердің 299-ы бұл 
сұраққа «иә» деп жауап берді (5-диаграмма). Бұл «Зайырлылық 
және дінтану негіздері» пәнінің өзектілігін айқындайды. Соны-
мен қатар жауап нұсқаларында «басқа жауапты» таңдаған және 
өз жауаптарын ұсынған студенттер де болды. Басқа жауаптар-
дың ішінде респонденттер «міндетті болғаны дұрыс, дінді ешкім 
маңызды деп қабылдамайды, бірақ бұл ең ауқымды мәселе» 
және «дін туралы бастапқы білім болуы тиіс» деген, жоғарыда 
аталған пәннің міндетті болғаны дұрыс деп санайтын жауаптар 
да болды. 

 
  

 
 

Сурет 5 - «Зайырлылық және дінтану негіздері» пәнінің міндетті болуын 
қалайсыз ба, мәселен тарих пәні секілді? %-бен 

 

78,6%

18,6%

2,8%

Иа Жоқ Басқа жауап 

Басқа жауап: 
1) дін туралы бастапқы білім болуы 
тиіс; 
2) міндетті болғаны дұрыс, дінді 
ешкім маңызды деп қабылдамайды, 
бірақ бұл ең ауқымды мәселе;  
3) Міндетті пән емес, қосымша пән 
ретінде енгізуге болады 



139 
 

 

Жоғарыда аталған пән бойынша алған білімдерін қай жерде 
қолданатынын анықтау мақсатында сауалнама қойылып, келесі 
нәтижелер алынды (Сурет - 6).  

 

 
 
Сурет 6 - Осы сабақты өту барысындағы алынған ақпаратты қай жерде 

қолданар едіңіз? адам санымен 
 
 
6-диаграммаға талдау жасай келе, респонденттердің едәуір 

бөлігі «өз ортамда», «қоғамда», «өмірде», «отбасында» және 
«қажетті жерде деп» жалпы сипаттағы жауаптар бергенін 
байқауға болады. Бұл жауаптардан басқа «Зайырлылық және 
дінтану негіздері» пәні бойынша алынған білімдерін басқа 
мақсатта атап айтсақ, өзін рухани байытуда, өзінің діни сауат-
тылығын арттыруда және дұрыс діни көзқарас қалыптастыруда 
және т.б. қолданатыны туралы да ерекше жауаптар да алынды. 

Зерттеу жұмысымыздың аясында жалпы білім беретін 
мектептерде «Зайырлылық және дінтану негіздері» пәнінің 
оқытылу сапасын анықтау мақсатында  аталған пәнді оқып 
кеткен колледж және ЖОО студенттеріне «Мектептегі зайыр-

3
5

7

2
4

6

23
25

19

7

12

0

5

10

15

20

25

30 Дінге берілген адамдар 
арасында болғанда

Басқа дінді 
ұстанушылармен 
түсінбеушілік 
туындағанда 
Өзімнің діни 
сауаттылығымды 
арттыру үшін 

Болашақта теріс 
ағымдарға кіріп кетпес 
үшін 

Өзімді рухани байытуда 



140 
 

 

лылық және дінтану негіздері пәнін жүргізген оқытушыға берер 
бағаңыз?» деген сауалнама қойылды. Респонденттердің едәуір 
бөлігі «сабақты өз мәнінде және жақсы түсіндіреді» деп жауап 
берді. Студенттердің басым бөлігінің жауаптың осы нұсқасын 
таңдау себебін біз біріншіден, студенттердің мектеп қабырғасы 
кезінде дін туралы білімінің әлі де толық болмауынан, екін-
шіден, оларда психологиялық тұрғыда мұғалімнің айтқанын 
дұрыс деп бағалаушылықтан деп негіздейміз. Ал студенттердің 
қалған бөлігі бұл сұраққа «сабақта мүлдем басқа тақырып 
өтеміз» және «бұл сабақ көбінесе болмайды» деген жауап 
нұсқаларын таңдаған. Бұл жауаптарды таңдауы «Зайырлылық 
және дінтану негіздері» пәнінің мектептерде өз мәнінде өтпей-
тінін және аталған пәнді дінтанушы мамандар емес, тарих 
немесе басқа пән иелерінің өтетінін растайды.  

 

 
 

Сурет 7 - Мектептегі зайырлылық және дінтану негіздері пәнін жүргізген 
оқытушыға берер бағаңыз? адам санымен 

 
Респонденттерге жүргізілген зерттеу нәтижесінің қоры-

тындысы ретінде «Сіздің мемлекеттік басқарушы ұйымдары- 
на және ҚР БжҒМ осы сабақты жетілдіру бойынша беретін 
ұсыныстарыңыз?» деген сауалнама қойылып, төмендегідей 
жауаптар  алынды: 

- «бұл пәннен дінтанушы маман берсе»; 
- «кітаптардың ішінде иллюстрациялар көбірек болса»; 

283

64

27 6
Сабақты өз мәнінде 
және жақсы түсіндіреді

Сабақта мүлдем басқа 
тақырып өтеміз 

Бұл сабақ көбінше 
болмайды 



141 
 

 

- «бұл пәнді 9 сыныпта ғана, 9-11 сыныптарға енгізсе»; 
- «оқулықта нақты өмірмен байланысты мысалдар келті-

рілсе». 
Монографиялық жұмыс аясында жүргізілген зерттеуді негіз-

ге ала отырып ҚР Оқу ағарту Министірлік және орта білім беру 
ұйымдарына «Зайырлылық және дінтану негіздері» факульта-
тивті курсы 9 сыныпта тұрақты өткізілуіне және оның орнына 
өзге пәндер жүргізу жағдайларына жол бермеуге ерекше назар 
аудару керек.  

Жалпы алғанда, осы ұсыныстар мен ұсынымдар әлемдегі 
және еліміздегі серпінді процестерді ескере отырып, көптеген 
міндеттер мен мәселелерді қазіргі заманың талаптарына сәйкес 
шешуге септігін тигізеді деп ойлаймыз. Соның ішінде, пәннің 
оқу-әдістемелік базасын толықтыруға, оқу әдебиеттерінің қол-
жетімділігін қамтамасыз етуге және орта білім беру ұйымда-
рында «Зайырлылық және дінтану негіздері» пәнін оқытудың 
сапасын одан әрі арттыруға әсер ететін болады. 

Жалпы алғанда, ҚР мектептерінде зайырлылық аясындағы 
«Зайырлылық және дінтану негіздері» пәнінің үлес салмағын 
көбейту аса зор қажеттілік. Бұл пәннен дәріс беретін ұстаздар 
қауымы жоғарыда айтқанымыздай, жеке өмірінде діндар болға-
нымен, оқу орнында бейтараптылық принципін басшылыққа 
алғаны жөн. Бір айта кетерлігі 2016 жылғы жаңа оқу жылы- 
нан бастап, «Зайырлылық және дінтану негіздері» пәні ҚР мек-
тептерінде міндетті сабақ ретінде жүргізілетін болады деген 
болжамдар өз уақытында орындалмады. Осы уақытқа дейін 
дінтанушы ғалымдар дінтану пәнінің мектептерде 34 сағаттық 
факультатив ретінде ғана жүргізіліп келе жатқанына наразы 
болып келгенді. Мұндай қысқа уақыт ішінде оқушыларға дін 
жөнінде жеткілікті білім беру мүмкін емес екені айдан анық. ҚР 
азаматтарының діни сауаттылығын көтеру – бүгінгі күн өзекті 
мәселелердің бірі болып табылады. Болашақта бұл пәннің 
мектептегі үлесі одан әрі кеңейтіле берілуі тиіс. 

Екінші бөлімнің екінші тарауын қорытындылай келе қазіргі 
орта білім беру жүйесіндегі дінтану дін туралы білімді белгілі 
бір ақиқатты немесе басқа сенім мен көзқарасты қабылдау деп 
емес, оны жалпы мәдени таным құралы деп қабылдағанда ғана 



142 
 

 

жүзеге асуы мүмкін екендігін аңғардық. Дінтанулық білім адам, 
қоғам, дүние туралы дүниетанымдық және философиялық 
сұрақтарға жауап іздеу болып келетіні дәлелденді. Білім берудің 
зайырлы жүйесінде дінтану пәнін оқыту қоғамда гуманистік 
және адамгершілік негіздерді қамтамасыз етуге көмектеседі. 
Жас жеткіншектерге білім беру мен оларды тәрбиелеуде дінтану 
пәнінің мүмкіндіктерін, әдіс-тәсілдерін, құралдарын айқындау 
үшін әдістемелік және педагогикалық модельдерді іске асыру 
қажет және бұл процесте зайырлылық қағидаты білім беру 
мазмұнында дінтану пәнін оқытудың әдістемелік негізі болу 
керек деген қорытындыға келдік.  

 
2.3 Зайырлылық ұстанымының таратушысы ретінде  
дінтану оқытушысының рөлі 
 
XIX ғасырдың басында дінтану ғылым және академиялық 

пән ретінде гуманитарлық және жоғары оқу орындарының 
пәндер тізіміне енгізілді. Университеттегі алғашқы дінтану оқы-
тушылық позициясы 1873 жылы Женевада, кейін 1876 жылы – 
Голландияда төрт оқытушылық лауазым, 1910 жылы – Берлин, 
Лейпциг, Бонн қалаларында пайда болды. Оксфорд және 
Кембридж университеттерінде, Париж жоғары педагогикалық 
институтында және басқа да әлеуметтік ғылымдар академия-
ларында дінтану дербес пән ретінде қарастырылып, діни мәсе-
лелер бойынша жүйелі зерттеулер жүргізілді. 1885 жылы Париж 
университетінің аспирантура академиясында дінтану ғылыми-
зерттеу мекемесі құрылды, онда даосизм қытай мәдени фено-
мені ретінде қарастырылады [159, б. 111]. 

Мұғалім мектептегі оқу процесінің ең негізгі және маңызды 
субъектісі болып табылады. 

Жалпы білім беретін мектептерде дінтану бағытындағы 
пәндердің енгізілуі бірқатар пікірталастар тудырды. Алайда, 
қазіргі уақытта дінтану білімінің алдыңғы ұрпақтарымыз жинақ-
таған рухани-адамгершілікке бай  Қазақстан азаматын тәрбие-
леудегі маңызы зор. Дәл бүгін, әлемдегі діни ахуалды ескере 
отырып, білім беру уақыттың сын-қатерлері мен сұраныстарына 
жауап беруі керек, яғни отандық білім беру жүйесінің алдына 



143 
 

 

қойылған маңызды міндеттердің бірі - зайырлы сипаттағы дін-
танулық білім бере отырып, жауапты азаматты тәрбиелеу. 

Соңғы онжылдықтардағы әлеуметтік-мәдени өзгерістердің 
нәтижесінде қазіргі қоғам өмірінде діннің рөлі түбегейлі өзгерді. 
Сондықтан бүгінгі таңда педагогикалық қоғамдастық бастауыш, 
орта және жоғары білім берудің білім беру стандарттарына дін 
туралы білімді енгізу қажеттілігін белсенді талқылауда. Осы 
сұрақтарға жауап іздеу өте айқын қорытындыға әкеледі: дінтану 
құзыреттілігін қалыптастыру кез-келген деңгейдегі мұғалімнің-
бастауыш сынып мұғалімінен бастап жоғары мектеп мұғаліміне 
дейінгі кәсіби дайындығының ажырамас бөлігі болуы керек. 
Мұндай тұжырымның аргументтік негізі өте кең [160, б. 100-
109]. 

Дж. Равеннің зерттеулеріне сәйкес [161], құзыреттілік қыз-
меттің когнитивті, эмоционалды және ерікті аспектілерінің бір-
лігін сипаттайды. Дінтанушы-оқытушы үшін «құзыреттілік» 
ұғымын біз мақсат қою контекстінде қарастырамыз, өйткені 
жоғары кәсіптік және жалпы білім берудің мақсаттары әртүрлі. 
Жалпы білім беретін оқу орындарында дінтанушы мұғалімін 
даярлау кезінде оқушы дінтану саласында – діндердің тарихы 
мен мәдениеті, рухани құндылықтар мен діни этикалар бойын-
ша, сонымен қатар маманның кәсіби құзыреттілігінің бірінші 
деңгейін қалыптастыратын және одан әрі педагогикалық тәжірибе 
аяқталғаннан кейін дамитын психологиялық-педагогикалық 
негізгі білім мен дағдыларды алуы тиіс. Сонымен қатар пән 
оқушылардың құндылық-семантикалық, жалпы мәдени оқу-
танымдық, ақпараттық-коммуникативтік әлеуметтік-еңбек, жеке 
өзін-өзі жетілдіру құзыреттілігі сияқты негізгі құзыреттіліктерді 
де қалыптастыруы керек [162]. Бұл әртүрлі халықтардың, 
мәдениеттердің, білімнің діни-құндылық тәжірибесін игеру 
және қазіргі адамға қажетті жеке қасиеттерді дамыту, рухани-
діни сауаттылықты, ойлау мен мінез-құлық мәдениетін қалып-
тастыру кезінде мүмкін болады. Негізгі және қосымша білім 
беруде дінтану пәні мұғалімінің құзыреттілігін қалыптастыруды 
мақсат еткен кезде оның дамуының үш деңгейін ажыратуға 
болады: барлық мұғалімдерге ортақ-философия, тарих, құқық, 
психология, педагогика, өнер және мәдениет саласындағы білім 



144 
 

 

мен дағдылар; дінтанушылар үшін арнайы-оны микро және 
макро орта жағдайларын, мәдени ерекшеліктерін және оқушы-
лардың жас ерекшеліктерін ескере отырып, сарапшылар әзірлеуі 
керек; және нақты құзыреттіліктер (оны мұғалімдердің өздері 
анықтайды және қабылдайды). Т.Н. Щербакованың айтуынша, 
психологиялық құзыреттілік мұғалімнің кәсіби қызмет, қарым-
қатынас және өзін-өзі дамыту міндеттерін сындарлы шешуді 
қамтамасыз ететін интегралды акмеологиялық сипаттамасы 
болып табылады. Бұл сипаттама мұғалімге жеке ресурстарды 
тиімді пайдалануға, шығындарды азайтуға, басқалардың жасы-
рын мүмкіндіктерін жаңартуға, өзін-өзі дамытудың өнімді 
модельдерін құруға мүмкіндік береді [163]. О.С. Ионина мұға-
лімнің психологиялық құзыреттілігін адамның кәсіби қызметін 
тиімді орындауға, қызметте туындайтын қиындықтар мен 
мәселелерді шешуге ықпал ететін дағдылар, қасиеттер, оның 
психологиялық сауаттылығы жиынтығы ретінде анықтауға 
болатындығын атап өтті [164]. 

Кәсіби, педагогикалық, технологиялық, коммуникативтік 
және т.б. құзыреттіліктермен қатар, дінтанушы-оқытушылар 
үшін біз рухани құзыреттілікті де кәсіби шеберліктің негізгі 
компоненттерінің бірі деп санаймыз. Бұл арқылы біз маманның 
этикалық, эстетикалық, жалпыадамзаттық, діни құндылықтар 
жүйесі оның өмірлік, кәсіби қызметінде көрінетін, айналасын- 
да үйлесімді психологиялық-педагогикалық климат құра- 
тын қасиеттерін айтамыз. Қазіргі педагогикалық әдебиеттерде 
«Руханият», «рухани қасиеттер», «рухани құзыреттілік» сияқты 
негізгі ұғымдар әлі анықталған жоқ. Қоғамның рухани өміріне 
көбінесе ғылым, білім, өнер кіреді, дегенмен рухани сана дүние-
танымдық сананың екі формасының - дін мен философияның 
әсерінен қалыптасатын әлеуметтік өмірдің саласы ретінде 
рухани мағынаны бекітеді. «Рухани-адамгершілік» ұғымы 
бойынша біз дүниетанымның белгілі бір түріне сәйкес көзқа-
растар, сенімдер мен моральдық көзқарастар жүйесін жиі 
түсінеміз. Ғалым В.И. Павловтың айтуынша [165], адамның 
рухани-адамгершілік тәрбиесі оның қалыптасуына бағытталған:  

- адамгершілік сезімдер – ар-ождан, парыз, сенім, жауап-
кершілік, азаматтық, патриотизм;  



145 
 

 

- адамгершілік келбеті – шыдамдылық, мейірімділік, жұм-
сақтық, ашуланшақтық;  

- адамгершілік ұстанымы - жақсылық пен жамандықты 
ажырата білу, жанқиярлық сүйіспеншілікті көрсету; 

-  адамгершілік мінез-құлық - адамдарға және Отанға қызмет 
етуге дайын болу, рухани парасаттылық, мойынсұнушылық, ізгі 
ниет көрсету.  

Мораль жүйесі іс жүзінде белгілі бір типтегі дүниетанымның 
бір бөлігіне айналады (сонымен қатар діни), оның практикалық 
құрамдас бөлігі. Рухани-адамгершілік тәрбие - бұл белгілі бір 
дүниетанымды жүзеге асырудың практикалық тәсілі, өйткені ол 
ойлау мен сезімнің, сөздер мен істердің, сенімдер мен мінез-
құлықтардың, адамның іс-әрекетінің құндылық нұсқауларына 
сәйкес бірлігін қамтамасыз етеді. Мұғалімнің рухани-адамгер-
шілік мәдениеті, ең алдымен, оның ішкі әлемінің көрінісі, адам-
гершілік таңдау мотивтері, осы таңдауды түзету жолдары және 
пайдалы, құнды және жағымды іздеуде көмек шаралары. Біздің 
ойымызша, дінтанушылар үшін арнайы-кәсіби құзырет-тілік 
ретінде рухани құзыреттілік бірнеше бағытта қалыптасады: 
құқық, этика, эстетика, психология, мәдениеттану, аксиология, 
антропология және дінтану. Бұл құзыреттілік маманның да, 
жалпы тұлғаның да жалпы құндылықтарын көрсетеді. Адамның 
өмір мен іс-әрекеттің қайнар көзі мен мағынасын іздеуінің себебі 
мен нәтижесі болып табылатын әлеуметтік-психоло-гиялық, 
рухани-адамгершілік құбылыстар сияқты діни сенім мен діни 
сезімдер жиі кездесетінін байқауға болады. Бұл тұрғыда дінта-
нушыларды да қосып қарастыруымыз қажет. Сондай-ақ, діндер 
мемлекеттердің, олардың заңдарының, ішкі және халықаралық 
қатынастардың қалыптасуында маңызды рөл атқарды. Сенім  
мен сезім арқылы адам мәдениеттің құндылықтарын жасайды: 
сәулет, музыка, кескіндеме және т.б. Көптеген өнер туындылары 
рухани-діни дүниетанымды, авторлардың ғана емес, сонымен 
бірге олар жасаған мәдениеттің, уақыттың және дәуірдің басым-
дықтарын білдіреді. Сондықтан дінтану пәнінің мұғалімі:  

‒ өз халқының дәстүрлі дінінің тарихи-мәдени және тұлға-
лық аспектісіндегі діндердің мағынасын, тереңірек жазықтығын 
түсінуі;  



146 
 

 

‒ діни сенім феноменін, оның халықтардың, топтардың және 
тұлғаның құндылық бағдарларын қалыптастыруға әсерін түсін-
діруі;  

- әртүрлі діндердің мәдени, әлеуметтік-психологиялық және 
психологиялық-педагогикалық аспектілерін әр түрлі тарихи 
кезеңдерін; 

-діни мінез-құлық ерекшеліктерін, оқушылардың, әріптестер 
мен ата-аналардың құндылық бағдарларын тану;  

- толерантты тұлғааралық қатынастарды, қарым-қатынас 
мәдениетін қалыптастыруы керек. 

Дінтанушы-мұғалімнің кәсіби құзыреттілігінің арнайы ком-
поненттері ретінде біз рухани-діни және адамгершілік-діни 
құзыреттілікті атап өтеміз. Рухани-діни құзыреттілік - бұл діни 
сенімнің рөлін және оның жеке тұлғаның дүниетанымын 
қалыптастырудағы әлеуметтік-психологиялық маңыздылығын, 
халықтардың мәдениетін, саяси қатынастар мен өнер туын-
дыларындағы рөлін білу, оқушылардың ортақ рухани және 
эстетикалық білімдері мен сезімдерін қалыптастыру, басқа 
адамдар мен халықтардың таңдауына құрмет көрсету мақса-
тында бұл туралы сабақ беру мүмкіндігі. Адамгершілік-діни 
құзыреттілік - бұл әртүрлі діндердің адамгершілік негіздерін 
білу, олардың әртүрлі халықтар мен этностардың ортақ мәде-
ниетін қалыптастыруға әсерін, сыни ойлау, оқушылардың 
бойында толеранттылық сезімін қалыптастыру және басқа 
діндер мен мәдениеттерге құрмет сезімін қалыптастыру мүм-
кіндігі. Әр адамның жеке діни көзқарастары мен басымдықтары 
бар (тіпті атеисттердің де). Дінтанушы, ең алдымен, дінтану 
пәндерін оқу немесе оқытуды таңдаумен себеп-салдарлық бай-
ланысы бар тұлға. Көптеген жағдайларда бұл жеке діни сенім. 
Бірақ дінтану пәні мұғалімінің психологиялық-педагогикалық 
құзыреттілігі жеке қалауынан асып түседі, өйткені психоло-
гиялық-педагогикалық құзыреттілік білім беру процесінде 
қолайлы микроклимат құра білуді; оқушылар арасында оқуға 
жауапкершілікпен қарауды қалыптастыруды; оқушылар кон-
тингентін сақтауға деген ұмтылысты; оқушының бойындағы 
проблемалар туралы ата-аналарды уақтылы хабардар ету 
қабілетін, бірлескен оқу іс-әрекеті кезінде жеке мүдделер мен 



147 
 

 

бейімділіктерді есепке алуды білдіреді. Жоғарыда айтылған-
дардың негізінде дінтану пәнін оқытудың академиялық деңгейі 
мен тиімділігін және оның мақсаттылығын арттыру үшін 
мынадай бағыттар бойынша жұмыстар жүргізу көзделеді: - 
мемлекет тарапынан дінтану циклі пәндерінің мақсаттары мен 
міндеттерін, Оқу бағыты мен мазмұнын тұжырымдамалық түрде 
айқындау қажет. 

Дін туралы білім, әрине, «Зайырлылық және дінтану негіз-
дері» мұғаліміне ғана емес, кез-келген профильдегі мұғалімге де 
қажет, өйткені дін мәдениеттің ажырамас бөлігі болып 
табылады. Бұл көп жағдайда белгілі бір мәдени-тарихи дәуірдің 
дүниетанымдық доминанттарын анықтайтын, құндылықтар-
дың, әлеуметтік-этикалық мұраттар мен нормалардың басым 
жүйесін қалыптастыратын дін. Бұл көбінесе қоғамның саяси 
құрылымына және оның экономикалық қызметіне әсер ететін, 
жаратылыстану және гуманитарлық ғылымдармен қақтығы-
сатын немесе одақтасатын дін. Бүгінгі таңда дәстүрлі діндер 
туралы жүйелі білімнің жоқтығын тіпті өздерін діни адамдар 
қатарына жатқызатындардан да байқауға болады, бұл өз кезе-
гінде қазіргі діндарлықтың ерекшелігін анықтайды [166]. 

Егер қазіргі зайырлы білім беру жүйесіндегі діни мәселе-
лерді зерттеу қажеттілігі бәріне айқын болса, онда білім беру 
стратегияларын қандай парадигма шеңберінде қалыптастыруға 
болатындығы туралы мәселе ең маңызды  болып табылады. 
Оқушылар мен студенттерді, соның ішінде ең алдымен болашақ 
педагогтарды әлем халықтарының діни дәстүрлерімен таныс-
тыратын қандай оқу пәні бар? Біз еліміздегі жалпы және жоғары 
білім беру жүйесінде әртүрлі нұсқаларды айта аламыз. Ол 
мектептерде оқытылатын «Зайырлылық және дінтану негіздері» 
пәні және  жоғары оқу орындарындағы «дінтану» және «теоло-
гия» мамандықтары. 

Осылайша, мемлекеттік зайырлы білім беру жүйесінде дін 
туралы білім алудың ең жақсы нұсқасы дінтану болып табылады 
- оқу пәні, оның әдіснамалық негіздері келесі принциптер болып 
табылады. 

1. Конфессиялық және дүниетанымдық бейтараптық прин-
ципі. Қазіргі студенттер мен мектеп оқушылары әртүрлі ұлт-



148 
 

 

тардың, діндер мен конфессиялардың өкілдері ғана емес, 
сонымен қатар дүниетанымның әртүрлі түрлеріне жататын 
адамдар қауымдастығы екенін ұмытпау қажет. Оқу материалы 
және оны білім беру процесінде ұсыну кез-келген оқушы үшін 
дінге деген жеке көзқарасына қарамастан бірдей қолайлы болуы 
керек. 

2. Қазіргі білім берудің негізгі сипаттамасы болып табы-
латын және шашыраңқы фактологиялық материалдың «энцикло-
педиялық» форматта  емес, негізгі діни бағыттар мен мәдениет-
тердің матрицалық тұжырымдамаларын игеруді көздейтін 
жүйелілік принципін сақтау. 

Жалпы білім беретін оқу курсы үшін теориялық және нақты 
материалды қалай таңдауға болады, қазіргі ғылыми әдіснаманың 
қандай жетістіктерін қолдану керек, қандай форматта сабақ 
өткізу керек – бұл тақырыптар бүкіл педагогикалық қоғамдас-
тықтың кең талқылауының тақырыбы болуы керек. Бірақ 
жеткілікті кез-келген деңгейдегі заманауи педагогтың кәсіби 
құзыреттілігі толық дінтану дайындығынсыз болмайтынын 
түсіну зайырлы мемлекеттік білім беру жүйесін дамытудың 
жаңа бағыты болуы керек.  

Жалпы білім беретін оқу орындарында дінтану бағытын-
дағы сабақтар мен курстар тек мәдениеттанулық сипатта 
болады. Мектеп ешбір жағдайда өзіне сенім, дін, балаларды 
құлшылыққа үйрету, оларды діни тәжірибеге тарту міндетін 
қоймайды. Дін және дінтану туралы әңгіме басқа құндылықтар 
мен мағына-ларды қозғауға, рухани-адамгершілік мазмұн мен 
азаматтық жауапкершілік мәселелерін көтеруге мүмкіндік 
береді. 

Діни дәстүрлер көптеген ұрпақтардың тарихи қалыптасқан 
және тәжірибесі арқылы қалыптасқан жақсылық пен жаман-
дықты, белгілі бір құндылықтарды ұстану туралы нақты түсінік 
береді. Діни нормалар адамның мінез-құлқын, басқа адамдарға 
және өзіне, қоршаған ортаға деген көзқарасын реттейтін ере-
желерді бекітті. Олар адамгершілік әрекеттің үлгісі мен идеалы 
ретінде қызмет етеді, адамның бүкіл өміріне, оның кез-келген 
қызметіне енеді. Діни дәстүрлер өте тұрақты, олар ұрпақтан-
ұрпаққа қоғамдық пікірдің күшімен, адамда дамыған сенім-



149 
 

 

дермен, парыз сезімімен, ар-ожданмен беріледі. Дінді зерттеу 
балаларға негізгі моральдық категорияларды түсінуге, адамгер-
шілік әрекеттің мотивациясын бағалауға мүмкіндік береді, 
әрдайым практикалық немесе пайдалы бола бермейді. Оқушы-
лармен дін туралы сөйлескенде, өзін-өзі дамытуға деген ұмты-
лыс, жақын адамдарға деген сүйіспеншілік пен құрмет, Отанға 
деген адалдық, отбасылық құндылықтар мәселелеріне үнемі 
тоқталу керек. Қазіргі бала, ол үшін көбінесе интернет басты 
билік болып табылады, діни мәдениетпен танысу арқылы 
азаматтық ұстанымды құрайтын өте маңызды және қарапайым 
ұғымдарды қабылдай бастайды. Көпұлтты елімізде дінтану 
біліміне сүйене отырып, балалар басқаны түсінуге және қабыл-
дауға үйренеді, басқамен ынтымақтасуға және оны құрметтеуге 
үйренеді, әлеуметтік коммуникацияны меңгереді. Қазақтың 
дәстүрлі діндерінің мәдениетін зерттеу отбасы мен патриотизм 
сияқты маңызды құндылықтарды түсінуге, адамгершілік тәр-
биесінің жоғалған құндылықтарын қалпына келтіруге мүмкіндік 
береді. Дінтану білімі баланы отандық мәдениеттің бай әлеміне 
енгізіп, оны тереңірек түсінуге мүмкіндік береді. Оқушы дін 
туралы білім алып қана қоймай, өзінің Отанның тарихи жолына 
қатыстылығын және оның болашағы үшін жауапкершілігін 
түсіне бастайды. 

Бүгінде елімізідің күнтізбесінде мемлекеттік-діни мерекелер 
атап өтіледі, олардың тарихы мен дәстүрін білу, олардың 
мағынасын түсіну азаматтық ұстанымның қалыптасуына ықпал 
етеді Дінтану білімі - азаматтық жауапкершілікті тәрбиелеудің 
маңызды ресурсы. Бұл өз елін сүйетін, оның тарихы мен мәде-
ниетін білетін және мақтан тұтатын азаматтың, патриоттың жеке 
қасиеттерін қалыптастыруға болатын база. Еліміздегі жалпы 
білім беретін мектептерде оқытылатын «Зайырлылық және 
дінтану негіздері» пәнінің басты міндеті - жас ұрпақтың бойын-
да рухани-адамгершілік құндылықтарды қалыптастыру. 

Дінтану пәнінің ұстаздары кәсіби білікті педагогтар болуы 
керек. Дінтану пәнін оқу, тәрбие үдерісінде қолданудың әдісте-
мелік ыңғайларын толық игеру үшін дінтану пәнін жүргізетін 
ұстаздар діни білімін көтеру қажет. Дінтану пәнінің ұстаздары-
ның кәсіби және мәдени дайындық деңгейін көтеру үшін арнайы 



150 
 

 

кәсіби біліктілікті көтеруші курстар ұйымдастырылып отыру 
керек. Кәсіби дінтанушыларды дайындауда ең маңызды мәселе 
әлемдік діндердің тарихы және діндер теориясы бойынша терең 
білім қалыптастыратын және дінтану пәнін оқытудың әдісте-
месін бүгінгі білім беру жүйесінің заманауи жетістіктерін тиімді 
қолданатын оқу бағдарламаларын жасақтау қажет. Дінтану 
пәнінің ұстазы қазіргі ғылым мен діндер негіздері жөніндегі 
терең білімін үйлесімді үйлестіре білетін білікті маман болуы 
қажет. Осыған байланысты дінтанушы мамандарды дайындауда 
төмендегідей мәселелерге көңіл аудару қажет: 

– дінтану пәнін оқытуда зайырлылық қағидатын әдістемелік 
негіз ретінде ұстану; 

– әлемдік және дәстүрлі діндер туралы мәдениеттанулық, 
тарихи, философиялық білімдерді болашақ тұлғаның рухани 
адамгершілік тұрғыда қалыптасуындағы рөлін ұғыну; 

– білім беру мазмұнындағы дінтану пәнінің мақсаты мен 
міндеттерін және дінтанудың негізгі теориялық әдістерін білу; 

– дінтану пәні мен діни құндылықтарды оқытуды білім беру 
және тәрбие берумен ұштастыра білу; 

– дінтану пәнін оқытуды инновациялық технологиялар 
негізінде іске асыру; 

– ұстаздардың дінтану пәнін ғылыми-теориялық, мәдениет-
танулық, педагогикалық негізде қарастырудағы педагогикалық 
шеберлігін көтеру жүйесін айқындау қажет; 

– сондықтан ұстаздардың білімі мен әдістемелік деңгейін 
көтеру үшін қалалық, аудандық, аймақтық әдістемелік кеңестер, 
орталықтар, бірлестіктердің жұмысы маңызды болып табылады. 
Қазіргі кезде білім беру жүйесінде нашақорлыққа, маскүнем-
дікке, шылымқорлыққа, әдепсіздікке қарсы тұратын жолдар мен 
тәсілдерді іздеуде діндердің рухани құндылықтарына (иман-
дылық, діни төзімділік, отансүйгіштік, мейірімділік, бейбітшілік 
мәдениеті және т.б.) назар аудару керек. Салауатты өмір салтын 
ұстану және діни фанатизм мен соқыр еліктеушілікке қарсы 
тұратын қалқан болатын діни мәдениет пен діни сана қалып-
тастыру үшін дінтану зайырлы тұрғыда берілуі керек. Елімізде 
ұлтаралық келісім, діни төзімділік мәдениеті мен өзара құрмет 
қағидаты орныққан. Дін адамның рухани әлеміне тыныштық 



151 
 

 

беріп, адамның абыройы мен ар-намысын үйретеді. Әрбір 
адамның жан-дүниесіндегі келісім мен ішкі мәдениет бұл 
адамаралық қарым-қатынастағы түсіністіктің шарты. Әрбір адам 
парасатты және рухани дүниесі бай, рухы мықты болғанда ғана 
зұлымдық пен зорлыққа қарсы тұра алады. Сол себептен адам 
жанын тәрбиелеу және оның дүниетанымын қалыптастыру үшін 
әлемдік және дәстүрлі діндердің рухани құндылықтарын тиімді 
қолдану маңызды болып саналады. 

Бүгінгі күнде еліміз үшін бейбітшілік пен келісімді сақтау 
маңызды. Сондықтан да жас жеткіншектер Қазақстанда тұратын 
ұлыстардың дәстүрлері, мәдениеті, діни сенімі туралы хабардар 
болуы керек. Өйткені, дін кез келген халықтың ұлттық сана-
сезімі мен мәдениетінің ерекшелігін ашатын фактор. Дінтану 
пәні жеткіншектерді отансүйгіштік, төзімділік рухында тәр-
биелеп, әлемдік діндердің құндылықтарына оң көзқарас қалып-
тастыруы тиіс. Дінтану пәні ұлтаралық қарым-қатынас мәде-
ниетіне және жауапкершілікке, отансүйгіштікке, мәдениеттер 
үнқатысуына, ұлыстардың ерекшелігін түсіну мен сыйлауға, 
өзге діндегілерге құрметпен қарауға, діндердің құндылықтық 
негіздерін үйретуі тиіс. Еліміздің білім беру жүйесінде дінтану 
пәнін оқыту  білім беру жүйесі үшін өте өзекті болып табылады. 
«Дінтану-діндер туралы ілім боландықтан діннің шығуы, мәні 
және дамуы, діни ілімдер, ғибадаттар және олардың ерешелігі 
туралы кешенді білім» [155, б. 84]. 

Кеңестік атеистік кезеңде және одан кейінгі жылдары дінді 
оқыту білім беру саласынан алып тасталған еді. Ал қазіргі кезде 
дінтану пәні оқушыларды рухани адамгершілік тәрбиелеудің 
қайнар көздерінің бірі болып отыр. Дінтану пәні діндер тарихы 
мен теориясы, сондай-ақ мәдени адамгершілік, дүниетаным-
дық, этномәдени, әлеуметтік құндылықтарды ұрпақтан-ұрпаққа 
сабақтастықпен беруші және адамның өзіне, қоршаған ортасына 
қатынасын қалыптастырушы, кешенді пән ретінде оқушыларды 
гуманизмге, руханилыққа, зайырлылық пен отансүйгіштікке 
тәрбиелейді. 

Дінтану пәнін оқытуда еліміздің Ата Заңының баптары және 
ар-ождан бостандығы сақталуы тиіс. Дінтануды оқытуда діннің 
рухани мәдениеттің дамуы аясындағы орны, мәдениеттің 



152 
 

 

феномені ретіндегі діннің ерекшелігін, діни мәдениет ұғымын 
ашу және ұлттық руханияттағы діннің рөлін көрсетуде маңызды. 

Тәуелсіздіктің алғашқы қиын-қыстау кезеңінде еліміздің 
іргетасын шайқалтпай бүгінгі күнге жеткізген тәуелсіздік салған 
нұрлы жол Қазақстан халқының бағына біткен сара жол болды. 
Атқарылған игі істердің нәтижесінде еліміз көршілес елдермен, 
содай-ақ шет елдермен тату-тәтті қатынастар орнатып, елдер 
арасындағы достық пен ізгі ниетті сенімді байланысты орнық-
тырды. 

Дінтану негіздері пәнін оқыту үдерісінде ұлттық және адам-
затқа ортақ адамгершілік құндылықтарды және тарих сынынан 
өткен рухани қағидалар мен мәдени мұраларды болашақ 
тұлғаның болмысы мен дүниетанымына сіңіре беруіміз қажет. 
Қазақстан 1997 жылы жоғары білім жөнінде Лиссабон конвен-
циясын мойындаған ел. 1999 жылы маусымда еуропаның 29 елі 
еуропалық жоғары білім беру аймағын құру жөнінде Болон 
декларациясына қол қойды. Халықаралық білім кеңістігіне 
еліміздің енуі ұлттық білім беру моделін жасау жауапкершілігін 
жүктеді. Білім беру жүйесінде кредиттік оқыту технологиясында 
жаратылыстану және техникалық пәндердің басымырақ болуы 
болашақ мамандардың рухани әлеміне салқынын тигізуі мүмкін. 
Жастарды ұлттық рухта тәрбиелейтін, тұлғалық болмысын, 
азаматтық көзқарасын қалыптастыратын – әлеуметтік-гумани-
тарлық пәндер екендігін есте сақтаған жөн. 

Зайырлылық және дінтану негіздері пәнін оқыту ең алдымен 
еліміздегі дінаралық келісім мен ұлтаралық татулыққа, еліміздің 
гүлденуі жолына қызмет етуі керек. Білім беру жүйесінде дін-
тану пәні қоғамда және әлемде болып жатқан үрдістерді тео-
риялық ұғынумен байланысты туындайтын білімдерге деген жас 
ұрпақтың сұранысын талап-тілегін қанағаттандыруға бағыт-
талуы керек. Дінтану пәні адам үшін маңызды мәнге ие дүние 
мен ғалам құрылымы, ажал мен ажалсыздық, өмірдің мәні, 
құндылықтар жүйесі, адам, болмыс, махаббат, руханият, шек-
тілік пен шексіздік, жан мен тән арақатынасы туралы мәнді 
сұрақтарға жауап іздейді. 

Әлемдік және дәстүрлі ұлттық діндердің пайда болуы мен 
даму ерекшеліктерін, діни ілімі мен ғибадаттық негіздерін, 



153 
 

 

адамзат өркениеті мен діни мәдениет аясында ұғынықты негізде 
түсіндірілуі тиіс. Білім алушылар діндердің пайда болуы, дамуы, 
таралауы туралы терең білім алумен бірге діндердің қағида-
ларын салыстырмалы талдай алулары қажет. Заманауи талап-
тарға сйкес қызіргі дінтану пәнін оқыту барысында пайдала-
нылатын әдіс-тәсілдер білім алушыларды қызықтыра отырып 
өзіне баурап  алатындай болу керек.  

Дінтануды оқыту әдістемесі тұлғаның рухани болмысын 
жетілдіруге және мәдениетін қалыптастыруға, руханият жетіс-
тіктерін жан-жақты түсінуге, діни ілімдерді зерделеп, талдауға 
үйретумен қатар басқаның мәдениетіне түсіністікпен қарауға, 
діни толеранттылық, дінаралық келісім ұстанымдарын сыйлауға 
тәрбиелейді. 

Дінтану білім беруді ізгілендіру үдерісінде өзіндік рөл 
атқарады. Діни мәдениет пен шынайы руханилық бұл маңызды 
гуманистік құндылық. Қазіргі кезде дінтану пәнінің мұғаліміне 
үлкен жаупакершілік жүктеледі. Дінтану пәнінің мұғалімі 
сауаттылығымен, өзінің жүріс тұрысымен, рухани дүниесінің 
байлығымен, шығармашылық әлеуетімен, өзгелерден озық 
тұруы тиіс. 

Дінтану пәні жастарымыздың бойында отнанына деген 
сүйіспеншілік, ұлтына деген жанашырлық, қоғамға деген түсі-
ністік, толеранттылық секілді қабілеттерді арттырып, олардың 
жалпыадамзаттық және ұлттық құндылықтарды толыққанды 
түсініп, зайырлы мәдениетті өмірлік жолдарында ұстануына 
септігін тигізеді деп ойлаймыз. 

Зайырлы мемлекетте дінтану пәні: 
– білім беруді гуманитаризациялауға, яғни, гуманитарлық 

пәндердің беделін көтеруге және білім беруді ізгілендіруге 
көмектеседі; 

– жастардың бойына имандылық, салауаттылық, ұлттық 
дәстүр мен руханилық нәрін егеді; 

– оларды ұлттық және жалпыадамзаттық құндылықтарды 
ардақтауға үйретеді; 

– ұлтаралық және конфессияаралық қатынас мәдениетінің 
қалыптасуына негіз болады; 

– діни әдебиеттермен жұмыс жасау мәдениетіне үйретеді; 



154 
 

 

– діни құндылықтарды танып-білуге негіз болады; 
– дүниетанымдық сұхбаттастық пен төзімділікке баулиды, 
– діни ғимараттарда әдепті болуға үйретеді; 
– діни экстремизм мен фанатизмге қарсы тұруға, иммуни- 

теттің қалыптасуына негіз болады. 
Дінтанулық білім беруде ұстанатын зайырлылық принципі 

Ата Заңның 1-бабының 1-тармағына сай, «Қазақстан Респуб-
ликасы өзін демократиялық, зайырлы, құқықтық және әлеу-
меттік мемлекет ретінде орнықтыратынына». «Діни қызмет 
және діни бірлестіктер туралы заңның» преамбуласында көр-
сетілген Қазақстан Республикасының «өзін демократиялық, 
зайырлы мемлекет ретінде орнықтыратынына, әр адамның ар-
ұждан бостандығы құқығын растайтынына» негізделеді. Ал 
«Білім туралы» заңның 3-бабының 4-тармағында «білім берудің 
зайырлы, гуманистік және дамытушылық сипаты, азаматтық 
және ұлттық құндылықтардың, адам өмірі мен денсаулығының, 
жеке адамның еркін дамуының басымдығы», 5-тармағына сай 
«адамның құқықтары мен бостандықтарын құрметтеу» прин-
циптеріне жүгінеді. Сондықтан дінтанулық білім берудің 
нәтижелі болуы зайырлылық принципінің сақталуымен және 
діндарлық жеке адамның дүниетанымына байланысты өз таң-
дауы болғандықтан, өзгеге әсері болмауы тиіс деген қағида- 
ға жүгінумен тікелей байланысты. Күнделікті өмірде діни 
жоралғыларды орындап, діни дүниетанымын анықтаған қоғам 
мүшесі, мемлекеттік қызметкер ретінде өз діндарлығын басқаға 
таңуға, белгілі бір діни көзқарасына мемлекет жүктеген мін-
деттерді орындамауға құқы жоқ. Білім беру саласының қызмет-
кері ретінде Ар-намыс кодексінде жазылған қағидаларын 
ұстануы шарт. 

Зайырлы білім беру жүйесі дін мен мемлекеттің бөлінісіне 
негізделе отырып, білім алушылар бойында объективті білім 
қалыптастыратын ғылыми рационалдылық қалыптастыруға 
бағытталуы тиіс. Дегенмен бұл дінге сенімді мүлдем жоққа 
шығарады деген түсінік болмау керек. Әрбір білім алушының 
діни сенім бостандығына нұқсан келтірілмейді. Сондықтан да 
бір жақты түсінік қалыптаспау үшін кімде кімге басымдық 
берместен өзге діни көзқарастар, идеялар, теорияларды мойын-



155 
 

 

дай білуге, яғни толерантты сана қалыптастыруға тәрбиелеуге 
негізделеді. Бұл жерде дінтанулық біліммен қатар ұлттық тәрбие 
негіздері, ұлттық мәдениет ерекшеліктеріне басты назар ауда-
рылуы тиіс. Өзінің тарихымен тәрбиеленген оқушы, Отанын 
сүйетін патриот болып өседі. Өз елінің жетістіктерін мақтан 
тұтып, елін көркейтуге ынталы болады. Мұндай тәрбие алған 
жеткіншек елінің қауіпсіздігіне нұқсан келтіретін күмәнді 
ұйымдарға бармайды. Ұлттық мәдениетте болмаған, салт-
дәстүрімізде болмаған дүниелерге сыни көзбен қарау қабілетін 
оқушылар бойында тәрбиелей алсақ, елдің болашағы үшін 
уайымдамауға болушы еді. 

Тәуелсіздік жылдары еркінси кірген жат ағымдардың 
ықпалын заңды түрде анықтау үшін «Діни қызмет және діни 
бірлестіктер туралы» Заңда қазақ халқының тарихи қалып-
тасуында ислам дінінің ханафи мазһабының басымдылығын 
көрсету осындай мүддеден туындады, яғни осы бағыттан басқа 
діни ағымдарға берілмес бұрын оның біздің мәдениеттегі орнын 
анықтау керек екені міндет етіледі. Дін – мәдениеттің құрамдас 
бөлігі. Дін – адамгершілік нормаларының негізі. Дінтанулық 
ғылым мен білім дінге деген осы көзқарасты қалыптастыра 
білетін сала. Ғылыми объективизмге негізделе отырып және 
елінің азаматы ретінде тәрбиеленуіне негізделетін дінтану- 
лық білім ғана зайырлылық принциптеріне жауап береді. Бұл 
принцип дінтанулық білім, білім алушы, білім берушінің мақ-
саттарының ортақ нүктесі болып табылады. 

Зайырлылық принципіне негізделген дінтанулық білім оқу-
шылар бойында ғылыми ізденіске қабілеттілік, өз бетінше 
іздену, жеке көзқарас, ұстанымдар, мәселені шешудегі жеке 
позицияны қалыптастыру және адамгершілік-этикалық идеал-
дарды бойына сіңіруге негіз болатындай сипатта берілу керек. 
Білім алу барысында гуманитаризация сұраныстары: жалпы-
адамзаттық және жалпыұлттық құндылықтар, мемлекет пен 
қоғамның идеалдарына берілгендік, өзі сияқты өзгелерге 
толерантты қатынас ескерілуі тиіс. Ал білім алушылар өздерінің 
дінге деген таңдауларында, қалыптасқан көзқарастарында айыр-
машылықтар болған жағдайда басқа оқушылармен түсіністік 
қарым-қатынас орнатулары керек, ол үшін тұлғалық қабілет-



156 
 

 

терін жетілдіру, азаматтық позициясын қалыптастыру, ел 
мүддесі аясында тұлғалық дамуы басты орында болу керек. 

Дінтанулық білім беру барысында ұстаз, оқытушы өзінің 
жеке сенімі мен дүниетанымына қарамастан, барлық діндерге 
бейтараптылықпен қарауы тиіс, бұл жердегі білім діни ілім 
негіздерін үйретуші немесе дәріптеуші қызметті атқармайды, 
білім объективті ақпарат беру мақсатын көздейді. Мемлекеттік 
стандарттарға сай құрылған оқу бағдарламаларында белгілі бір 
дінге, немесе атеизмге деген басымдық беруге құрылмайды. 
Дінтанулық білім мен діни білімнің шекаралары анық көрсе-
тіледі. 

Дінтанулық білім берудің қай деңгейінде болмасын, мектеп 
қабырғасында, жоғары оқу орнындағы бакалавриат, магистра-
тура, докторантурадағы бағыты мемлекеттік тапсырыс, 
мемлекеттік мүдде бағытында дамуы тиіс. Дінтанушы маман 
еліміздегі стратегиялық бағдарламалар, дін саласындағы 
нормативтік құжаттарды толыққанды білуі тиіс. Қазақстандағы 
алғашқы дінтанушы мамандар оқу бітірген кездегі болашағы 
бұлыңғыр болған болса, бүгінде дінтанушыларға деген сұраныс 
артқан. Қазіргі кезде республика ішінде, жергілікті әкімшілік 
орындарда діни бірлестіктермен тығыз жұмыс жасайтын 
бөлімдер бар. Мектепте «Зайырлылық және дінтану негіздері» 
пәні енгізілген, жоғары оқу орындарында таңдаулы компонент 
ретінде «Дінтану» курсы беріледі. Алғашқы кездермен салыс-
тырғанда, бірқатар жақсы өзгерістер бар. Деген- мен ендігі 
жерде қандай бағытта жұмыс істеу керек. Мемлекеттің сұраны-
сына сай, мемлекеттік мекемелерде жұмыс істейтін дінтанушы 
мамандар, мектептерде сабақ беретін ұстаздар, бұқаралық 
ақпарат құралдарына маманданған дінтанушылар және дінта-
нулық экспертиза жасайтын ғылыми кадрларды дайындауға көп 
көңіл бөлу керек, яғни мамандану жағын жетілдіруге назар 
аударған жөн. Мамандарды дайындауда зайырлылық прин-
ципінің жүзеге асырылуы басты ұстаным болуы тиіс. Мемлекет 
болашағы үшін мәдениетпен үйлесімді қалыптасқан діндарлық 
ғана тиімді болып табылады [155, б. 36]. 

Қазақстан Республикасының «Діни қызмет және діни бір-
лестіктер туралы» заңында нақты көрсетілгендей, Қазақстан 



157 
 

 

Республикасында ешбір дін мемлекеттік дін ретінде қабылдан-
байды, сондықтан Конституцияның 19-бабы, 1-тармағында 
бекітілгендей, «әркім өзінің қай партияға және қай дiнге жата-
тынын өзi анықтауға және оны көрсету-көрсетпеуге хақылы». 

«Мемлекеттің дін мен діни бірлестіктерден бөлінгендігі», 
діннің мемлекеттік немесе міндетті болмауы белгілі бір діннің 
екінші бірінен үстем болуына жол бермейді. Мемлекетте кез 
келген діннің деңгейі заңдық тұрғыдан бірдей. Бұл шешім 
мемлекеттің зайырлылық принциптеріне сай дамып, мемлекет 
пен діни бірлестіктердің арақатынасын ашып көрсетсе, «мем-
лекеттік мекемелерде, құқық және сот орындарында, әскери 
құрылымдарда, адамның денсаулығын қорғау мен қоғамдық 
тәртіпті қамтамасыз етумен айналысатын органдарда, зайыр- 
лы оқу орындарында құдайға құлшылық ету, миссионерлік 
міндеттерді атқару, діни жораларды жасауға тыйым салы- 
нады» деген баптары да зайырлылық принциптерін ұстанудын 
туындаған. Дегенмен бұл діни жораларға деген мүлдем тыйым 
салынып отыр деп түсінбеу керек. Тек діни жораларды жасай-
тын орындар мен жасауға тыйым салынған орындардың ерекше 
болатынын ашып көрсетуді көздеп отыр. 

Діни білім беру ұйымдарын қоспағанда, Қазақстан Респуб-
ликасында бiлiм беру мен тәрбиелеу жүйесі дін мен діни бір-
лестіктерден бөлiнген және зайырлы сипатта болады. 

Қазақстан республикасының Ата Заңы – мемлекеттің 
азаматтарының өз қауіпсіздігі үшін алаңсыз өмір сүріп, еңбек-
тенуге және өз пайдасын қоғам игілігіне жұмсауға бағытталған. 
Тәуелсіз Қазақ елінде «Республиканың конституциялық құры-
лысын күштеп өзгертудi, оның тұтастығын бұзуды, мемлекет 
қауiпсiздiгiне нұқсан келтiрудi, соғысты, әлеуметтiк, нәсiлдiк, 
ұлттық, дiни, тектiк-топтық және рулық астамшылықты, сондай-
ақ қатыгездiк пен зорлық-зомбылыққа бас ұруды насихаттауға 
немесе үгiттеуге жол берiлмейдi (20 б., 3-т.) және «ұлтаралық 
татулықты бұзатын кез келген әрекет конституциялық емес деп 
танылады» (39 б., 2-т.). заңдарда көрсетілген міндеттер мен 
құқықтарды ескере отырып, дінтанулық білім беруші ғалым 
мемлекеттің зайырлығын толық түсінетін, дін туралы дұрыс 
көзқарасы қалыптасқан, мемлекеттің мүддесі үшін қызмет 



158 
 

 

ететін азаматтардың тәрбиеленуіне бірден бір себепші болуы 
тиіс. Жеке адам ретінде оның діндарлығын жоққа шығаруға 
болмайды. Дінді ұстану оның ішкі жан-дүниесімен байланысты. 
Бұл жерде діндарлық феноменінің де аса күрделі ұғым екенін 
айта кету керек. Зайырлылық пен діндарлық екі түрлі бөлек 
феномендер болғанмен, олардың ортақ тоғысып келетін тұстары 
бар. Мемлекеттің зайырлылығы қоғамдағы дұрыс, дәстүрлі 
діндарлықтың қалыптасуына кереғар келмейді [155,  б. 23-24]. 

Дінтанулық білім беруде зайырлылық принципін сақтау 
басты міндет болса, діндарлық феномені дінтанулық ғылымдағы 
зерттеу нысанына түсетін күрделі мәселелердің бірі болып 
табылады және оны қалыптастыруға миссионерлік қызметтің 
ықпалы басым. 

«Зайырлы мәдениет және діни мәдениет ерекшелігін және 
жалпыадамзаттық құндылықтардың артықтығын, яғни діни 
және діни емес дүниетаным түсініктерін біріктіруші және 
сұхбақтастық негіздерін төзімділікпен түсіндіру. Дінтануды 
оқыту мазмұны мен әдістемесі зайырлылық пен төзімділік 
қағидаттары, ар-ұждан, діни сенім бостандығы және ой-еркіндігі 
сынды еліміздің және халықаралық құжаттар талаптарына 
сәйкес болуы тиіс» [167]. 

Зайырлы ілім ол атеизм емес екенін атап өттік, атеизм ол 
діни үгіт сияқты дінге қарсы бағыт, ол да діни білім беруге 
мемлекеттік мекемелерде шек қойылғандай тыйым салынған 
әрекет болып табылады. Дінтанулық білімнің бірден бір ерек-
шелігі де тек зайырлы және ғылыми танымдық сипатта болуы. 
Дінтанулық білімнің ғылыми дәрежесін және оның мазмұны 
мен мәніне конфессиялық көзқарастың әсерін жоққа шығару 
үшін діни біліммен дінтанулық білімнің аражігін ашып көр-
сетуді байқап көрейік. Бұл жерде көрсетілген айырмашылықтар 
бұл тек бірнеше аспектілер бойынша көріністері. 

Діни білім: 
– діни білім беру мақсатының көптүрлілігі; 
– білім алушылардың санасына діни сенім ұялату, қалып-

тастыру; 
– белгілі бір діннің ғибадаттық ұстанымдары мен іліміне 

тәрбиелеу; 



159 
 

 

– Қасиеттілік пен Жаратушы идеясының үстемдігі; 
– діни мәтіндерді ақиқат деп тану; 
– ұстаздың – рухани жетекші, беделі үстем, кейде жоғары 

идеал көрінісінде болуы; 
– салыстыру, талдау, сараптау әдістері нақты теологиялық 

тұрғыдан қарастырылуы. 
Дінтанулық білім: 
– оқушылардың немесе білім алушылардың зайырлы 

ғылыми біліммен жабдықтылығы; 
– діни үгіт-насихаттың болмауы; 
– тұлғаның жан-жақты дамуына, дүниетанымының ғылыми 

тұрғыдан кеңеюіне мүмкіндік туғызу; 
– толеранттылыққа тәрбиелеу; 
– Қасиетті мәтіндермен мәдени тарихи ескерткіш ретінде 

танысу, білу; 
– білім алушыға ғылыми талдау, сараптау, салыстыру 

әдістерін үйрете отырып біліктілігін арттыру. 
Дінтану ғылымы көп аспектілі ғылым саласына жатады, 

бұлай деуіміздің бірден-бір себебі оның адамның әлеуметтік 
және рухани өмірінде ерекше рөлінің басымдылығы. Мұнда 
тарих, философия, психология, физика, әлеуметтану, антропо-
логия т.б. ғылым салалары тығыз байланысты. Бұл ғылымдар 
діннің нақты бір саласын қамтыса, дінтану оның барлық аспек-
тілерін қамтиды, ол біртұтас ғылым ретінде зерттей отырып, 
әлеуметтік мәдени білім береді. Мұнда діннің заңдылықтары, 
дамуы, пайда болуы, мәні оның басқа мәдениеттермен бай-
ланысы терең зерттеледі. Дінтанулық білімнің ерекшелігі мұнда 
діни сенімнің, қасиетті, әулиелік түсінігінің болмауы, дінді 
зерттей отырып зайырлылықты сақтауы. 

Теориялық пән ретінде дінтану теология немесе діни фило-
софиясынан айырмашылығы мұнда құдайдың бар немесе жоқ 
екендігін дәлелдеумен айналыспайды, діннің өзін (діни сананы, 
діни іс-әрекетті, діни қарым-қатынас, діни ұйымдарды) әлеу-
меттік, экономикалық және саяси, ғылыми, моральдық, өнер 
мәселелерін зерттеумен айналысады. Дінтану толықтай дер- 
бес әлеуметтік-гуманитарлық пән, себебі оның пәні тек қана –  
дін. 



160 
 

 

Дінтануды оқу пәні ретінде оқу пәндер жүйесіне енгізуге 
бола ма деген мәселе діни білімге деген көзқараспен тығыз 
байланысты. Ресейде діни білім беру зайырлы оқу орында-
рының бағдарламаларынан алынып тасталды және Еуропа 
елдері мен Израильдегідей діни ықпалда емес. Бұл шіркеу 
билігін жоққа шығарған және экономикада, әлеуметтік салада, 
саясатта және мәдениетте жаңа көзқарастарды жүзеге асырып 
жатқан православие мәдениетінің өзін секуляризациялау про-
цестерін көрсетеді [168, б. 141-162]. 

Діни дискурста атеистік идеологияның жоқтығында «атеис-
тік дінтану» терминінің болуы кейбір сұрақтарды тудырады. 
Ғылыми атеизм кеңестік кезеңде дінтану ғылымының бекітілген 
саласы болды, бірақ бұл бағыт жойылғаннан кейін кейбір 
зерттеушілер ескі әдістемені жаңа жағдайда қолдана бастады. 
Ескі мектептің зерттеушілеріне қаншалықты қиын болса да, 
еркін академиялық сала құру және гуманитарлық ғылымдарды 
дамыту үшін осы инерциялық құбылыстарды жеңу қажет. Бұл 
жағдайда ең қол жеткізуге болатын ұстаным өзгерген шындыққа 
күмәнмен қарау болып табылады. Қазіргі уақытта ресейлік дін 
зерттеушілері дінтанудың атеизм мен теологиядан бірдей 
айырмашылығы бар екенін қайта-қайта атап көрсетеді [169]. 

Қорытындылай келе «Зайырлылық және дінтану негіздері» 
пәні мұғаліміне білім беру барысында зайырлылық ұстаным-
дарды жеткізуде үлкен жауапкершілік артылады және ұстаздың 
біліктілігіне қойылатын талаптар өте жоғары болу керек. 
Дінтану пәнінің мұғалімі қазіргі ғылым мен діндер негіздері 
жөніндегі терең білімін үйлестіре білетін білікті маман болуы 
қажет, ұстаз рухани-адамгершіліктік ізгіліктерді, ғылыми объек-
тивизм принципін және этикалық нормаларды ұстана білетін 
білім беру ісінде зайырлылық қағидаларын, мемлекеттің дінге 
байланысты ұстанатын саясатын  жүргізуде өзінің рөлін толық-
қанды атқара алатын беделді тұлға болуы тиіс. 
  



161 
 

 

3 ЖОҒАРЫ БІЛІМ КЕҢІСТІГІНДЕГІ ДІНТАНУЛЫҚ 
БІЛІМ: ҚАЗАҚСТАН ТӘЖІРИБЕСІ 

 
 
3.1 Дінтану – тәуелсіз Қазақстан ғылымының жаңа  
бағыты 
 
Дінтану ғылымының қажеттілігі, оның қоғамдық сананы 

қалыптастырудағы маңыздылығы зайырлы мемлекетте дін 
мәселесіне қатысты өте нәзік шешімдерді қабылдауға ықпал-
дасатынымен бағаланады. Діни жағдайды қалпында ұстап 
тұрудың жолы – дінтану білімі арқылы қоғамдық сананы дұрыс 
қалыптастыруда болып тұр, себебі қазіргі кезде еліміздегі дінге 
сенушілер әртүрлі сенім жолын ұстануда. Бұрынғыдай ұлт пен 
діннің қатар айқындалуы бүгін мүмкін емес. Исламды ұстан-
ғандар ішінен де көзқарастары келіспей, бірінікін бірі теріске 
шығарып жатқандар да бар. Жеті шелпек тарату, ата-баба 
мазарына барып, зиярат жасау, «хиджаб» кию секілді дау 
таласты мәселелер күнделікті өмірде кездесіп жатады. Әсіресе, 
жастардың басқа діни ағымдарға кетуі ел болашағына нұқсан 
келтірері айдан анық. Өздерінің білім, ғылым іздеп, болашағына 
іргетас қалайтын шақтарында өз энергиясын болмашы жалған 
діндерге жіберулері алаңдатады. Егер олар адасқандықтарын 
сезініп, өз ортасына қайта орала алса – жақсы, оралмаса – қауіп 
сонда. Бұған қоса, оралу оңай шаруа емес екені де белгілі, 
себебі, жаңа діни ұйымдарға тартуда қолданылатын әдіс-
амалдар ортаға келген адамның өз еркімен кете алмауын 
қамтамасыз ететіндей құрылған. Адамның санасы толықтай 
бағдарламаланып, өзге адамға айналдыруға күш салынған. Адам 
сектаға қалай тартылады, сектаға тарту үшін субъект қалай 
таңдалады, онымен қандай жұмыстар жүргізіледі, қарапайым 
пенде сенуші қатарынан діни пирамиданың шыңына қалай 
көтеріліп, ондағы көсемге қалай жақындауға болады және т.с.с. 
сауалдар бір қарағанда көпке мәлім емес мәселелер, себебі дінге 
тартылушы ол туралы ойланбайды: ол шынайы ақиқатты 
тапқандай болады. Бір қарағанда қарапайым көрінетін нәрсенің 
астында басқа елдің саяси, экономикалық мүддесі, қазақ жерін 



162 
 

 

саудалау саясаты жатқанын көбісі ойлана бермейді. Сондықтан 
діни ізденіс кезінде таңдампаз болу керек. Осы орайда діни 
сауаттылық, діни сауаттылыққа іргетас болатын дінтану пәні аса 
қажетті болып отыр. 

Бүгінгі таңда дінтанулық білім беру жүйесі қоғам өмірінің 
маңызды бөлігіне айналды. Білім берудің өзге де салалары 
тәрізді дінтануды да мазмұндық тұрғыдан байыту, жүйелеу 
қажет. Елімізде дінтанулық білім беру ісіне қатысты мәселелер 
әлі де толық шешімін тапқан жоқ. Дінтанулық білім берудегі аса 
өзекті мәселе қатарына діндарлық пен зайырлылық принципінің 
арақатынасын жатқыза аламыз. Біз өз зерттеуімізде осы пәнді 
оқыту үрдісі тек зайырлылық қағидаларына ғана жүгінгені жөн 
бе, әлде оқыту үрдісінде діндарлық принципіне де орын бар ма 
деген сауалдарға жауап іздедік. Демократия құндылықтары 
тереңдеп енген қазіргі кезеңде зайырлы сипаттағы мемлекеттік 
жүйелер көп таралған. Зайырлы мемлекеттерді мемлекет пен 
діннің ынтымақтастық дәрежесіне, діннің мемлекеттің құқық-
тық жүйесіне жүргізетін ықпалына қарап жіктеу үрдісі қалып-
тасқан. Зайырлы мемлекеттерді мынандай топтарға бөлуге 
болады: преференциалды, эквипотенциалды, контаминацион-
ды, идентификационды. Қазақстан Республикасы да зайырлы, 
унитарлы мемлекет қатарына жатады. ҚР Конституциясының  
1 бөлімінің 1 тармағында: «Қазақстан Республикасы өзiн демо-
кратиялық, зайырлы, құқықтық және әлеуметтiк мемлекет 
ретiнде орнықтырады, оның ең қымбат қазынасы – адам және 
адамның өмiрi, құқықтары мен бостандықтары» – деп анық 
көрсетілген [170]. 

Зайырлы Қазақстанның қазіргі діни келбеті және зайырлы 
мемлекет ұғымының теориялық негіздері 2011-2012 жылдар 
аралығында Дін істері агенттігі (қазіргі Дін істері комитеті) 
тарапынан діни бірлестіктерді қайта тіркеу жүргізілген еді. Сол 
үрдістің нәтижесі бойынша Қазақстанда 17 конфессия өкілдері-
нен құралған 3088 діни бірлестік пен олардың филиалдары 
қалды. Мемлекеттік тіркеу мен қайта тіркеу еліміздегі діни 
бірлестіктер үлесін көрсетіп берді. Ол бойынша ислам діні – 
72%, православие – 9%, католиктік – 3%, протестанттық – 14%, 
қалған діни конфессиялар 2%-ды көрсетті [171]. 



163 
 

 

Қазақ жерінде қазақтан өзге де ұлыстар тұрады. Ресми 
статистикаға сүйенсек, Қазақстанды 140 этнос пен 17 конфес-
сияның өкілдері мекендейді. Қазақстан жер жаһанға ұлтаралық 
және дінаралық татулықты сақтауымен танылып отыр. 2010 
жылы 1-2 желтоқсанда елордамыз Астана қаласында ЕҚЫҰ 
саммитін өткізген сәтте де Қазақ елі басты ұранның бірі ретінде 
толлеранттылықты таңдағаны бекерден бекер емес. Қазақ-
станның ЕҚЫҰ-дағы төрағалығының ұраны латынның төрт «T» 
әрпі болды: сенім (trust), дәстүр (tradition), транспаренттілік 
(transparency) және төзімділік (tolerance). Елімізде 2003 жылдан 
бері әр үш жыл сайын Әлемдік және дәстүрлі діндер съезі өтіп 
келеді. Діндер съезіне әлемдік діндермен қоса ұлттық діндердің 
көшбасшылары да қатысуда. Бұл жиында әлемді толғандырған 
аса маңызды мәселелерді түрлі дін өкілдері талқыға салып, 
ортақ бір шешім қабылдауға ұмтылуда. Теократиялық емес, 
зайырлы даму жолын таңдаған қазақ мемлекетінің қадамдары 
осындай реттілікпен түзілуде [172, б. 10]. 

Зайырлы билік адамның рухани, ішкі әлеміне қатысы жоқ 
және оған қол сұқпайтын билік ретінде анықталды. Бірақ ол 
ешқашан да діндарлыққа қарсы және атеистік билікпен теңдес-
тірілмеуі тиіс. Жалпы формасында зайырлы мемлекет шіркеудің 
мемлекеттен бөлінгенін, олардың қызмет ету аясында жіктелуін 
білдіреді. Әлемдік, ұлттық және ұсақ діндер негізінде әлемнің 
барлық мемлекеттерінде көптеген діни қауымдар қалыптасқан. 
Зайырлы мемлекетте ешбір дін мемлекеттік және міндетті дін 
ретінде бекітіле алмайды. Бұл ережеге сәйкес конституциялық 
норма ретінде бекітіледі. Мәселен, Испания корольдігінде 
«ешбір дін мемлекеттік деген сипатты ала алмайды». Егер діни 
ұйымдардың қызметі заңға қайшы болмаса мемлекет олардың 
қызметіне араласпайды. Зайырлы мемлекет пен діни ұйым 
арасындағы жіктелу өзара кедергі келтірмеу және заңдар немесе 
келісімдер арқылы реттеледі. 

Саясат дін ықпалынан азат болуы үшін діни ұйымдар мен 
діндарлардың саяси қызметпен айналысуына шектеу қойылу 
қажет. Мұндай шектеу ең алдымен саяси партияларға мате-
риалды, ұйымдастырушылық және үгіт-насихаттық тұрғыдан 
қолдау көрсетуге тыйым тұрғысына қатысты болуы тиіс. 



164 
 

 

Тұлғалық тұрғыдан сенушілердің ешбір саяси құқығына шектеу 
қоюға жол берілмейді, бірақ мұндай шектеулер кәсіби дін 
қызметкерлеріне қатысты қолданылуы мүмкін. Мұндай шектеу-
лер кейбір мемлекеттердің конс- титуцияларымен бекітілген. 
Мәселен Коста-Рика конституциясы дін қызметкерлерінің діни 
негізде немесе қандай да бір сенім арқылы саяси насихат жүр-
гізуіне рұқсат бермейді, ал Мексика конституциясы бойынша 
діни культ қызметкерлері белсенді немесе пассивті сайлау құқы-
ғына ие емес және саяси мақсаттар үшін біріге алмайды [173]. 

А.Ш. Будагованың пікірі бойынша, «зайырлы мемлекет» 
дегеніміз – бұл барлығына міндетті ресми діні жоқ, діни қағи-
далар мен заңдылықтарды мемлекеттік органдарға ықпал етуші 
қайнаркөз деп санамайтын, шіркеу мемлекеттен және мектеп 
шіркеуден бөлінген, сондай-ақ барлық азаматтарға бірдей үкімі 
жүретін діни соттары жоқ мемлекеттің конституциялық сипатта- 
масы. 

Ю.И. Стецовский зайырлы мемлекеттің мынандай сипат-
тарын бөліп көрсетеді: 

1) ресми(мемлекеттік) діннің болмауы; 
2) ешбір наным-сенім міндетті және ұстануға лайық деп 

мойындалмайды; 
3) діни канондар құқықтың қайнаркөзі болып саналмайды; 
4) білім берудің мемлекеттік жүйесі мен тәрбие беру зайыр-

лы сипатқа ие және дінге қатысты қандай да бір қатынасты 
құрылымдауды көздемейді; 

5) ар-ұждан бостандығы, таңдау және діни қағидаларды 
тарату мәселелері – әр адамның рухани бостандығы мен жеке 
өмірінің көзі, оған мемлекеттің де, жеке тұлғалардың да ара-
ласуға құқығы жоқ [174, б. 235]. 

Л. Юззелл (бүкіл дүние жүзінде ар-ұждан бостандығының 
қамтамасыз етілуін зерттейтін Кестон институтының бұрынғы 
директоры) зайырлылық мәселесі жөнінде былай дейді: 

«Мен мемлекеттік діннің болуын діни бостандықтың бұзы-
луы деп санамаймын: мемлекеттік дін Норвегияда, Ұлыбрита-
нияда бар. Егер Православие шіркеуі Ресейде мемлекеттік дін 
деп мойындалса, мен мұны адам құқықтарына қатысты заң-
сыздық деп есептемес едім» [174, б. 5]. 



165 
 

 

А.В. Малашенко зайырлы мемлекеттің үш сипатын белгі-
лейді: 

1) діни ұйымдардың мемлекеттен бөлінуі; 
2) діннің саясаттан шеттетілуі; 
3) «дін әр азаматтың жеке ісі болып табылады» [175, б. 154]. 
И.А. Ильиннің мемлекет пен діннің арақатынасы жөнін- 

де айтқан мына бір пікірі өте орынды: «Шіркеу мен мемлекет 
орнығуы, рухы және қадірі, мақсаты және әрекет етуі жағынан 
өзара жат. Өзіне шіркеудің күші мен қадір-қасиетін алғысы 
келген мемлекет көргенсіздігі мен руханиятқа деген қадір-
лемеушілігін байқатады. Өзіне мемлекеттің билігі мен қылы-
шын алғысы келген шіркеу қадірін жоғалтады және өзінің 
бағытын өзгертеді. Шіркеу дінді тарату үшін де, еретик пен 
зұлымды жазалауға да, соғысу үшін де қылыш көтермеуі тиіс. 
Саяси іс-әрекеттер шіркеудің міндеті емес, саясат құралдары 
оның құралдарының мәні емес; саясат рангы шіркеудің рангы 
емес» [176, б. 235]. 

Қазақстан Республикасының 2011 жылы 11 қазанда қабыл-
данған «Діни қызмет және діни бірлестіктер» туралы заңында 
былай делінген: 

«Осы Заң Қазақстан Республикасының өзін демократиялық, 
зайырлы мемлекет ретiнде орнықтыратынын, әркiмнiң ар-ождан 
бостандығы құқығын растайтынын, әркiмнiң дiни нанымына 
қарамастан тең құқылы болуына кепілдік беретінін, халықтың 
мәдениетінің дамуы мен рухани өмірінде ханафи бағытындағы 
исламның және православтық христиандықтың тарихи рөлін 
танитынын, Қазақстан халқының діни мұрасымен үйлесетін 
басқа да діндерді құрметтейтінін, конфессияаралық келісімнің, 
діни тағаттылықтың және азаматтардың діни нанымдарын 
құрметтеудің маңыздылығын танитынын негізге алады» [177]. 
Бұдан мемлекетіміздің толықтай зайырлы сипатын анық аңға-
руға болады. Зайырлы мемлекет дінсіз мемлекет емес, мұнда 
азаматтардың қалаған дінін ұстануға құқығы бар. 

Әрине мемлекет діннен бөлек болғанымен, қоғам мен дін 
өзара байланысты, екеуі де бір-бірінен ажырағысыз ұғымдар. 
Кез келген ұлттың өз бейнесінен, дүниетанымынан хабар 
беретін діні, тілі, ділі болады. Осылар көмегімен ұлттық сана, 



166 
 

 

кескін-келбет қалыптасады. Біздің де сан мың жылғы мента-
литетімізді қалыптастыруға мол үлесін қосқан дініміз бар. Ол – 
ислам діні. 

Дамыған өркениетті Батыс Еуропа елдерінің өзі ата дін-
деріне қандай да бір басымдылық беріп, ерекшелеп тұрады. 
Англия, Германия, Франция тәрізді мемлекеттер ата діндері- 
не белгілі бір қамқорлықтар көрсетеді. Мәселен, Норвегия 
Конституциясының 2-бабы Евангельдік-лютеран шіркеуін елдің 
мемлекеттік діні ретінде орнықтырады. Мемлекет шіркеудің 
барлық шы- ғындарын өз мойнына алады және осы елдегі 
барлық балабақшалар мен мектептер заң бойынша «Мораль 
және Христиандық тәрбие» пәнінен сабақ өткізуі тиіс. Ал, 
Норвегияның заманауи түрдегі зайырлы мемлекет ретіндегі 
демократиялық жүйесі мен жетістіктеріне ешкімнің шек кел-
тірмесі анық [178, б. 17]. Жалпы, өздерінің дәстүрлі діндеріне 
мемлекет өмірінде басымдық беретін мысалдарды әлемнің қай 
түкпіріндегі елдерден де көптеп кездестіруге болады. Біз де 
мұндай тәжірибенің қыр-сырын анықтап зерттеп, өз елімізде 
қолдана білуге тиіспіз. Бүгінгі заманда идеялар мен рухани 
бәсекелестік қарқынды жүруде. Бұл тартыста қазақ ұлты 
жеңіліске ұшырамағаны барлығымыз үшін де қажет. Сол себепті 
халқымыздың келешегі болатын болашақ ұрпақтың рухани 
саулығы және ұлттың амандығы үшін күресе білуге міндеттіміз. 
Көршілес Ресейде де «Православие мәдениетінің негіздері» 
деген пән енгізілгені белгілі. Солтүстіктегі көршіміз бұл курсты 
енгізудің қаншалықты маңызға ие екенін анық түсініп отыр. 
Жеткіншек ұрпақты ұлтты ұлт еткен қайнаркөздерден сусын-
дату өте пайдалы іс болып табылады. 

Дін – ол тазалық, дін – ол ізгілік. Әлемдегі діндердің бар-
лығы адам баласын мейірімділікке, бір-біріне қамқор болуға 
шақырады. Дін – қоғам өмірін ретке келтіруге қабілетті. Бүгін-
гідей моральдық құлдыраулар көп орын алып жатқан кезеңде 
діннің игі функцияларын пайдалана білген жөн. 

«Дiн мен мемлекеттiң түйiсер жерi – елдiң тұтастығы және 
қоғамның ауызбіршілігі мен тұрақтылығы. Сондықтан, ел 
дамуының бүгінгі кезеңінде екi тараптың өзара бiрiгiп әрекет 
ететін кеңiстiгiн, оның құқықтық тетіктерін уақыт талабына сай 



167 
 

 

айқындаудың және жетілдіріп отырудың маңызы зор. Бұл жерде 
мемлекет мынадай қағиданы басшылыққа алуы тиіс: ол қоғам-
дағы діни бірлестіктерді реттейтін өз шекарасының аумағын 
тарылтпауы керек және еліміздің негізін құрап отырған халық-
тың дәстүрлі дініне басымдық беруі қажет. Өйткені, қоғам мен 
дінді бір-бірінен бөлудің мүмкін емес екендігін ескерер болсақ, 
мемлекеттің діни салада белсенді түрде реттеуші болуы тиіс 
екендігі талас тудырмасы анық» [179, б. 1], – дейді мәдениеттер 
мен діндердің халықаралық орталығының бөлім бастығы, саяси 
ғылымдар кандидаты М. Иманбаев. 

«Батыс сарапшылары қоғамдағы діннің орны азайған сайын, 
адамдардың азуы, олардың бір-бірімен жауласуы сияқты 
жағымсыз жайттар белең алып, қылмыстың көбейетінін атап 
көрсетуде. Ислам елдерінде дін қоғамның осындай қатал тоң-
дарын жібітуші, қылмысты тежеуші фактор болып есептеледі» – 
дейді академик Ғ. Есім [180]. Расында да діннің рөлі әлсіреп 
бара жатқан Батыс Еуропа елдері мен АҚШ-та рухани азғындық 
белең алуда. Аталған мемлекеттерде біржынысты некеге тұр-
ғандардың санының артуы мен олардың некесінің кейбір мем-
лекеттерде заңдастырылуы сорақылық болып табылады. Өкініш-
тісі сол мұндай азғындықтардың салқыны біздің елімізге де  
тие бастады. Сол себепті ұрпақ тәрбиесі мәселесінде төл дініміз 
бен атазаңымыздың потенциалын пайдалана білуге тиіспіз. 

«Қай дінде болсын, біреудің ала жібін аттамау туралы ойлар 
жеткілікті. Сондықтан қоғамымызда діндердің маңызын арт-
тыру өмірдің өзі ұсынып отырған шара екендігінде дау жоқ. 
Тіпті мемлекеттік қызметкерлердің рухани сана-сезімін арттыру 
жемқорлықтың алдын алуға көп көмек берер еді», – деп пікір 
білдіреді Мәдениеттер мен діндердің халықаралық орталығы-
ның директоры А. Абуов [181]. Мемлекет тарапынан жүргі-
зілетін түрлі істерді жүзеге асыру мемлекеттік қызметшілерге 
тікелей байланысты екені айқын. Өз елін шынайы сүйетін 
патриот қызметшілері бар мемлекеттік жүйе биікке шығады. Ал 
қара басының қамын ғана ойлаған парақор, жалақор қызмет-
шілер мемлекетті аяғынан шалуды ғана біледі. Осы себепті 
мемлекеттік интеллегенцияның дін қайнарынан сусындауы өте 
маңызды жайт. Осы орайда академик Ғ. Есімнің айтқан мына бір 



168 
 

 

пікірі сөзімізді айғақтай түседі: «Біз бұдан былай қоғамға 
қызмет ететін мамандарды Құран Кәрімді меңгерген, зайырлы 
мемлекеттік қызметші дайындауды қолға алуымыз қажет. 
Сөздің қысқасы сауатты, білімді мұсылман интеллигенциясын 
қалыптастыруымыз қажет. Сонда мұсылман зиялылары деп 
кімдерді айтпақпыз? Олар имандылық пен әділет жолындағы-
лар, олар ілім, ғылым игерген білікті мамандар. Мұндай азамат-
тарға коррупция және тағы басқа әділетсіздіктер жат болмақ. 
Болашақта бүгінгі зайырлы қоғамның зиялылары мен діни 
қызметкерлерінің біте қайнасып бірге өрбімей келе жатқан 
жолын тоғыстырып, түйістіретін болмақ. Бүгінгідей, ауыл-
қалада емін-еркін өріп, әртүрлі діни ағымды насихаттап жүр-
гендерге, мұсылмандықтан тайдыратын әрекеттерге тыйым 
жасай алмақ. Мұсылман зиялылары – жүрегінде иман, ісінде 
ізгілігі бар, діннен де, ғылымнан да хабары мол жандар болмақ» 
– дейді академик Ғ. Есім. 

Дін мен қоғам өзара тығыз байланысты ажырамас жүйелер. 
Зайырлы қоғам дінсіз қоғам емес. Мұндай мемлекетте ман-
сабына, қоғамдағы дәрежесіне қарамастан кез келген азамат дін 
ұстануға, діндар болуға құқығы бар. Тек ол азаматтардың дінді 
ұстануы заңда келтірілген нормаларға қайшы болмаса болғаны. 
Сонау Күлтегін жазбаларында тасқа қашалып жазылған «Мәң-
гілік ел» туралы қағиданы жаңғыртып, жаңа бетбұрыстар 
жасаған Қазақ елі үшін мемлекеттің баяндылығы қажет. Біз бұл 
жолда қазақты қазақ еткен қайнаркөздерді естен шығармай 
тиімді пайдаланғанымыз жөн. ҚР Мәдениет және ақпарат вице-
министрі М. Әзілханов «Дін дегеніміз тек сенім жүйесі емес, ол 
өмір сүру мәнері, қарым-қатынас әдебі, моральдық нормалар 
жиынтығы, жақсы мен жаманды, адал мен арамды ажыратушы 
рухани қағидалар жүйесі. Сондықтан, дін мәселесі – рух мәсе-
лесі. Дінге руханият негізі ретінде қарап, оның жасампаз құнды-
лықтарын, рухани әлеуетін басты назарға алған жөн. Діннің рухани 
әлеуетін мәңгілік идеяларға, зайырлылық идеяларына пайдалануға 
болады. Сол арқылы барлық жоғалтқанымызды түгендеп, мыз-
ғымас құндылықтар қалыптастыра аламыз» деген [182]. 

Қазіргі кезде дінтанудың ғылыми тәжірибесіне қарасақ, 
дінтанулық қауымдастықтардың монолитті емес екенін көруге 



169 
 

 

болады. Жеке ғылыми мектептер мен бағыттар өздерінің бірегей 
жобаларымен көзге түссе де, белгілі бір тұтастықтың құрамдас 
бөлігі бола алмады. Олар көп жағдайда дінтанулық ғылымның 
әркелкілігіне әкеліп отырды. Дінтанулық қауымдастықтарды 
біріктіретін нәрсе ол теология мен философиясы салаларымен 
сабақтасуы болды. Дегенмен, бұл қауымдастықтарды біріктіруге 
аса қатты әсер ете алмады. Сондықтан ғылыми конференция-
ларда ортақ мәселелер көтерілгенмен, ортақ шешім табылмаған 
кездер де болды. ХХ ғ. екінші жартысынан бастап, жаңа дін-
танулық парадигманы қалыптастырудың қажеттілігі туды. 
Ресейлік дінтанушы А.Н. Красниковтың пікірі бойынша, мұндай 
жаңа парадигма «метадінтану» аясында жасалатын болады, 
оның зерттеу пәніне діни феномендер, не жеке діндер, жалпы 
дін мәселесі емес, дінтану тарихы мен теориясы алынады. Бұл 
жаңа пән дінтанудың әрі қарай дамуы үшін аса қажет мето-
дологиялық мәселелерді зерттеумен айналысады. 

Қазақстанда дінтанулық білім еліміздің бірқатар жоғары оқу 
орындарында беріледі. Солардың ішінен әл-Фараби атындағы 
Қазақ ұлттық университетінің философия және саясаттану 
факультетінің дінтану және мәдениаттану кафедрасын ерекше 
атап өтуге болады. Бұл ұжым Қазақстандағы алғашқы дінтану-
шылардың қалыптасуына, дінтану ғылымының алғаш рет осы 
білім ордасында пайда болуына септесті. Бүгінге дін мәселесі 
бойынша білікті бакалавр, магистр, Ph.D доктор мамандарды 
дайындаумен айналысып келеді. Алыс, жақын шетелдермен 
байланыс жасап, студенттер мен оқытушылардың біліктілік-
терін шыңдауға ықпалдасып келеді. Ұжымның дайындауымен 
бірқатар жинақтар жарық көрді. Атап айтсақ, «Дінтану негіз-
дері», «Қазақстандағы діндер», «Діндердің қысқаша тарихы», 
«Қазіргі Қазақстандағы жаңа діни ағымдар», «Қазіргі дәстүрден 
тыс діни қозғалыстар мен культтер», үлкен 3 томдық Дітану 
энциклопедиялық сөздігі және т.б. Бұл жинақтар тек дінтанушы 
мамандарға ғана емес, дін мәселесіне қызығушылық білдіріп, 
әлемдегі діндер туралы білімдерін кеңейткісі келетін әрбір 
оқырманға арналған және дінтану пәнінің бүгінгі таңдағы ең 
басты мақсаты – діни сауаттылықты қамтамасыз ету ісінде 
маңызды болып отыр. Бұлай дейтініміз қазіргі Қазақстанда 



170 
 

 

көпшілікке танымал емес жаңа діни ұйымдардың көбейіп 
кеткені ешкімге жасырын емес. Одан зардап шегіп жатқандар да 
бар. Елдің бірлігіне нұқсан келтіруді көздей отырып, өз әсер ету 
ареалын кеңейте түсуді мақсат ететін жаңа діни ағымдардың 
көзге көрінбейтін саяси, экономикалық мүдделері де жоқ емес. 

Дінге байланысты мұндай проблемалардың шығып отыр-
ғаны не себепті. Себебі көп жағдайда қоғам сұранысына лезде 
жауап қата алмауымызда. Ал бүгінгі таңда ондай қажеттілік 
маман зәрулігінен туындап отыр. Дінге байланысты ақпарат 
алғысы келген шақта, ақпараттың қолжетімді болмауы, яғни 
ақпаратты беруші дінтанушының болмауы мәселені күрде-
лендіре түседі. Не болмаса, ақпарат көзі бар, бірақ, ол – қате 
ақпарат көзі. Ол өз мүддесін ойлай жүріп, дәстүрлі емес дін- 
ге таратушының позициясынан берілетін мәлімет. Сондықтан 
қоғамда алып отырған мұндай келеңсіз жағдайларды қолға 
алып, бақылап, реттестіріп отыру әлі кеш емес және мұнда 
басты назар сапалы білім алған дінтанушы мамандарды дайын-
дауға аударылғаны жөн. Бұл үшін: 

– білікті дінтанушыларды дайындау ісіне қолдау көрсету; 
– қоғамдық қажеттілікті ескере отырып, дінтанушыларға 

мемлекеттік гранттарды көбейту; 
– жоғары оқу орындарына дінтануды міндетті пән ретінде 

енгізу шаралары жүзеге асырылғаны абзал. Дінтану пәнінен 
жоғары оқу орындарында міндетті пән ретінде енгізу діни 
сауаттылықты арттыруға, дін жолындағы адасудан сақтануға, 
діннің біріктіруші қызметін ел мүддесіне пайдалануға көмек-
тесетіні анық. 

Бұған дейін қазақ – мұсылман, орыс – христиан болуы тиіс 
секілді көрінсе, қазір бір ұлттың ішінен бірнеше дін өкілдерін 
табуға болады. Көпшілік өз дәстүрлі ата-бабасы сенген сенімнен 
бас тартып, жаңа діни ұйымдарға кетіп жатыр. Әсіресе қазақтар 
арасында кришнаиттер, протестанттар, иеговашылар және т.с.с. 
діни жаңа ұйымдарға кетіп жатқандар  бар. 

Ислам діні елімізде қайта жаңғыру үдерісінде. Сонымен 
қатар, еліміз үшін дәстүрлі діни құндылықтардың жандануы 
орынды. Алайда халқымыздың діни түсінігіне жат түрлі ағым-
дар (cалафилік, құраншылар, дағуатшылар) ұлтымыздың діни 



171 
 

 

дүниетанымы мен тұтастығына зиянды әрі қауіпті. Сондықтан 
халықтың діни сауатын ашу, дәстүрлі діни ұстаныммен рухани – 
діни мұрамызды заман талабына сай жаңғырту, миссионерлік 
қызмет пен түрлі бағыттағы діни әдебиеттерді сараптамадан 
өткізу, ғибадатханалардың қызметі мен дін қызметкерлерінің 
уағыз-насихат жүргізу қызметіне дінтанулық талдау жүргізу 
қажет. Еліміздегі діни бірлестіктер өз қызметінде елдегі тұрақ-
тылық пен ұлтаралық татулық, қазақстандық патриотизм, 
жастарды рухани-адамгершілік рухта тәрбиелеу сынды маңызды 
істерде назарда ұстауы тиіс. Дәстүрлі діни құндылықтардың 
рухани күші ұлттық бірегейлік пен рухани, ұлттық құнды-
лықтарды сақтауға мүмкіндік береді. Дәстүрлі діндер мемле-
кеттің діни саладағы саясатына қолдау көрсетуі және оны 
діндарлар арасында түсіндіруі бүгінгі күнде өте маңызды. 
Елдегі діни сананың өсуі, жастар санасында діни құндылық-
тардың орнатылуы, түрлі жат діни ағымдардың миссионерлік 
қызметінің белсенділігі, діни жағдайды ғылыми тұрғыда талдап, 
зерделейтін дінтанушы мамандарды қажет етеді. Дінтанушы 
мамандарды кәсіби тұрғыда дайындау және оларды жұмысқа 
орналастыру маңызды. Сондай-ақ мектептерде дінтану пәнін 
жүргізетін ұстаздардың білімін жетілдіру, дін істері саласында 
қызмет атқаратын мемлекеттік қызметкерлердің діни білімін 
арттыру үшін түрлі деңгейдегі оқу-ағарту курстарын ашу өзекті. 
Айтылған мәселеге орай төмендегідей ұсыныстар келтірген жөн: 

– діни қызметкерлердің білімін жетілдіру; 
– дінтанушы-ғалымдар туралы деректердің ақпараттық 

орталығын құру; 
– дінтанушыларды даярлауға қатысты білім беруді жүйе-

леу; 
– діни басылымдар қызметіне дінтанулық сараптама 

нәтижелерін БАҚ беттерінде жариялау; 
– дінтану пәнінің оқытушыларын орталықтандырылған 

негіз де қайта оқытуды қолға алу; 
– көрші елдердегі діни жағдай туралы дінтанулық тал-

даулар жасау; 
– дінтану ғылымы мен дінтанулық білім берудің өзекті 

мәсе- лелеріне арналған конференциялар өткізу; 



172 
 

 

– қоғамның рухани өміріндегі діннің алатын орнын және 
аза- маттық қоғам қалыптасуындағы діннің рөлін айқындау; 

– рухани-діни саладағы мемлекеттік саясаттың пәрмен-
ділігін арттыру [155, б. 21]. 

Қазақстанның ғылыми бағытын айқындаушы бірден бір 
мекеме ретіндегі институт 1999 жылдың ақпан айында 1958 
жылы ашылған Философия және құқық институтының және 
1991 жылғы Философия институтының негізінде құрылған. Ол 
2012 жылдың мамыр айында ҚР Үкіметінің қаулысымен Фило-
софия, саясаттану және дінтану институты болып қайта аталған. 

Институттың мемлекеттік ғылыми-зерттеу мекеме ретіндегі 
негізгі міндеттері қазіргі қазақстандық қоғамның зияткерлік 
және рухани-адамгершілік әлеуетін дамытуға бағытталған 
философиялық-дүниетанымдық, философиялық-әдіснамалық, 
саясаттанулық, дінтанулық және әлеуметтанулық зерттеулер 
жүргізу болып табылады. 

Бүгінде Философия, саясаттану және дінтану институты 
жоғары кәсіби ғылыми-зерттеу орталығы болып табылады. 
Институт оның құрылымын айқындайтын үш басты бағыт 
бойынша жұмыс істейді: философия, саясаттану және дінтану. 
Онда ҚР ҰҒА 1 академигі, 2 корреспондент мүшесі, 19 ғылым 
докторы, 6 ғылым кандидаты, 4 PhD докторы, 7 PhD докторанты 
ғылыми-зерттеу жұмыстарымен айналысады. Институт қабыр-
ғасында әл-Фараби атындағы ҚазҰУмен бірлесе отырып «Ғылым 
Ордасы» негізінде ғылыми-зерттеу институттардың ғылыми 
кадрларды даярлау бойынша ғылым мен білімнің бірігуі жобасы 
аясында 5 PhD докторант пен 5 магистрант білім алуда. 

Осы институт ұжымымен бірнеше іргелі және қолданбалы 
жобалар жүзеге асырылған. 2015-2017 жылдары «Постсеку-
лярлы қоғамдардағы діни конверсия: зерттеудің феномено-
логиясы, әдістемесі және аксиологиясы», «Постсекулярлы 
қоғамдағы исламдық білім беру үлгілері: еуразиялық және 
еуропалық үрдістер», 2018-2020 жылдары «Қазіргі Қазақ-
стандағы зайырлылық және дін: рухани-мәдени мағыналар мен 
стратегияларды жаңғырту қажеттілігі (пәнаралық көзқарас)», 
2020 – 2023 жалдарға «Қазіргі Қазақстандағы кеңестік және діни 
құндылықтар: Қазақстан Республикасының дін саласындағы 



173 
 

 

саясатына әсері және арақатынасы» тағы да өзге тақырыптарды 
көптеген ғылыми зерттеулер жүргізілуде.  

Ғылым саласы ретіндегі дінтану бағытына байланысты 
отандық ғалымдарымыздың көптеген монографиялары мен 
оқулықтары баспадан шығып оқырмандарына жол тартты.  

Алғашқы дінтану мамандығы елімізде ашыла бастаған 
кезеңдерде әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университетін- 
де ғылым философиясымен методологиясы кафедрасында  
Б.Қ. Құдайбергенов, М.С. Орынбеков, Қ.Х. Рахматуллин деген 
философия ғылымдарының докторлары еңбек еткен.  

Қорытындылай келе тәуелсіз Қазақстан ғылымының жаңа 
бағыты ретіндегі дінтанудың өзіндік тәжірибесі бар: дінтанулық 
ғылыми мектептер, дінтанулық білім, дінтанулық қауымдас-
тықтар қалыптасқандығын көреміз. Еліміздегі дінтану саласы 
дінді ғылыми позиция мен философияның әртүрлі бағыты 
тұрғысынан зерттеп, діни қағидаларды ғылыми ізденіс нысаны 
ретінде қарастырады және бейтарап зерттеуге бағытталған. 
Діндерді зерттеу, діни мәдениетті қалыптастыру саласында 
дінтанулық ғылым мен білім зайырлылық ұстаным призма- 
сы арқылы пайымдалатанын аңғардық. Отандық дінтанудағы  
діни және дінтанулық білімнің бөлек қарастырылуы, дінтану-
лық қауымдастықтардың монолитті емес екені, зайырлылық 
принципін алға ұстана отырып, дінді мемлекеттік қарым-қаты-
настар аясына қарағанда қоғамдық сана деңгейіне бағыттау 
дінтанудың ерекше сала екендігін айғақтайды.  

 
3.2 Қазақстан жоғары оқу орындарындағы дінтанулық  
білім беру 
 
Елімізде «Дінтану» мамандығы алғаш рет 1992 жылы ХҚТУ 

базасында оқытыла бастады. Аталған мамандық 1999 жылы 
ҚазҰУ-да, ал 2002 жылы ЕҰУ-да ашылды. Осы кезден бастап 
жоғары оқу орындарындағы дінтанулық білім беру процесі 
ХҚТУ және ҚазҰУ-да оқытылған «жаңаша» мамандықтардан 
мемлекеттік гранттар мен студенттер саны жыл сайын артып 
келетін қазақстандық 5 ірі ЖОО-ғы үш сатылы білім беру жүйе-
сіне дейін өзгерді.  



174 
 

 

Еуразия ұлттық университетінің сайтында жарияланған 
мақаласында дінтану кафедрасының меңгерушісінің жоғары оқу 
орындардағы дінтану мамандығына қатысты айтылған мәлі-
меттерден келтіретін болсақ. 2012 жылы «мемлекетіміз үшін 
жаңаша бағыт болып табылатын «дінтану» мамандығын әзірлеу 
оңайға соққан жоқ. Әлі де болса бұл саланы толық аяғынан 
тұрып кетті деп айту ертерек. Себебі, осы салада көптеген 
түпкілікті шешуді қажет ететін мәселелер бар» бар деп 
келтірген. Бұл мәселелердің негізгі сипаттамасы: Алғашқы кезде 
«дінтану» мамандығына ең жақын сала философия, болғандық-
тан, аталмыш мамандық философия кафедраларының қара-
мағында ашылды. Сол себепті философия, тарих, филология 
саласындағы мамандар алғашқы дінтанушыларды дайындады. 
Бұл жәйіт «Дінтану» пәндерінің толық игерілмеуіне, үстіртін 
қарастырылуына себеп болды. Бұған дәлел ретінде біз моно-
графияның авторының 1999 жылы дінтану мамандығына 
қабылданған алғашқы бакалавр студенті болып 3 курсқа дейін 
философия мамандығының студенттерімен бірге білім алған-
дығын келтіре аламыз. Келесі мәселе дінтану мамандығына 
қатысты оқулықтар мен оқу құралдарының        мүлде болмауы. 
Сондықтан, бұл мәселе толықтай оқытушылардың ұстанымына 
қалдырылды. Пәннің атауына мазмұны сай келмейтін жәйттар 
кездесті. Бұл өз кезегінде студенттердің талаптанбаушылы- 
ғын және наразылығын тудырды. Тіпті «дінтану» мамандығын 
бітірген түлектердің көпшілігі өздерінің мамандығы бойынша 
жұмыс істеуге дайын болмай шыққандығын уақыт көрсетті. 
Үшінші мәселе Министрлік тарапынан жасалған мемлекеттік 
стандарт пен типтік оқу бағдарламаларында да көптеген кем-
шіліктер орын алғандығы. Ол аталмыш стандартты әзірлеген 
адамдардың арнайы мамандар болмауы. Типтік оқу бағдарла-
малаларының сапасыз немесе бытыраңқы жасалуы. Сондай-ақ 
көптеген пәндердің мазмұны бойынша қайталануы сияқты 
мәселелер орын алғандығы келтірілген. Төртінші мәселе ретінде 
«Дінтану» мамандығына талапкерлердің аз келуіне байланысты 
жоғары оқу орындарының басшылығы және министрлік тара-
пынан нарықтың заңына сай келмегендіктен қамқорлықтың аз 
болуы. Қажет деп санамаған жағдайда, талапкерлердің азаюы- 



175 
 

 

на байланысты мамандықтаң түбегейлі жабылып қалу қаупі- 
нің әлі де сақталуда екендігіне назар аударуында. Бесінші кезек-
те дінтану мамандығының алғашқы кезеңдерінде келген талап-
керлердің теологиялық білімді көздеп келуіне байланысты 
мүдде қайшылығы орын алды. Осы мүдде тұрғысынан дін 
дәрістерін беруге мамандар да дайын болмай шықты. «Дінтану» 
мамандығын бітіріп шыққан мамандардың осы салаға келмеуі. 
Сол себепті, бұл кемшіліктің орнын әлеуметтанушылар, сая-
саттанушылар тіпті филолог мамандар толтыруда. Сонмен қатар 
дінтану мен теологияның ара жігі де әлі нақты ажыратылмаған 
деуге болады. Жоғары оқу орындарында осы іспеттес күрделі 
мәселелер әлі де болса орын алып келеді. Алайда қоғамда 
«дінтанушы» маманға деген қажеттілік күннен күнге артып 
отыр. Соңғы жылдары жалпы орта білім беретін мектептерге де 
«дінтану негіздері» пәнінің енгізілуіне байланысты бұл шешімі 
табылмастай күрделі мәселеге айналды деуге болады. 

Осы орайда К. Тышхан өзінің мақаласында жоғарыда айтыл-
ған олқылықтарға қатысты өзінің бірқатар ұсыныстарын кел-
тірген. Солардың бірнешеуі осы күнге дейін жүзеге асты. Кейбір 
ұсыныстар әлі де өзекті болып табылады мысалға бір ұсыныс 
бұрын бітірген «дінтанушы» мамандарды қайта даярлаудан 
өткізу арқылы жалпы білім беретін орта мектептердегі сұра-
нысты қамтамасыз ету мәселесін қарастыру. Мемлекеттегі  
діни мәселелерді шешу, оларға бағыт бағдар беру, ғылым 
зерттеулер жүргізу және дінтанушы мамандардың тиімділігін 
арттыру мақсатында «дінтанушылар» қауымдастығын құру 
[183]. 

Дінді зерттеудегі әдіснамалық тұрғыдан дұрыс көзқарас - 
бұл діннің табиғаттан тыс сенуге сүйенетіндігін мойындау, ал 
зайырлы дінтану әлеуметтік-гуманитарлық ғылымның бір 
саласы ретінде осы табиғаттан тыс қолда бар әдістер мен 
құралдарды қолдана отырып зерттейді. Осыдан басты айырма-
шылық: діни (теологиялық) білім үшін білім көмекші рөл 
атқарады, ал дінтану дінді қоғамдық өмірдің басқа салаларымен 
қатар ғылыми зерттеу пәніне айналдырады. 

«Зайырлы мектеп», «зайырлы білім», «діни білім», «дін 
туралы білім», «дінді оқыту» және «дінтану» (дін туралы білімді 



176 
 

 

оқыту) сияқты ұғымдар білім беру ұйымдарының ең маңызды 
сипаттамаларын бөліп көрсетуге мүмкіндік береді. 

Дінтану циклінің пәндерін оқытудың қиындығы материалды 
беру және оны қабылдау мұғалімнің де, оқушылардың да жеке 
діни тәуелділіктерімен тығыз байланысты. Дін тарихы бойынша 
алғашқы оқулықтардың бірінің авторы М.Г. Писманик зайырлы 
оқу орындарының заманауи мұғалімдеріне мынандай кеңес 
береді, бір жағынан, өз ұстанымын жасырмау, ал екіншіден, оқу 
материалын беру кезінде өз ұстанымдарын міндетті түрде 
қабылдауға мәжбүрлемеу. Дінтану пәндерінің мақсаты барлық 
діндердің теңдігін көрсету болғандықтан, олардың әрқайсысы 
жақсылық, әділеттілік, сүйіспеншілік, жанашырлықтың мораль-
дық категорияларын иеленеді, олардың әрқайсысы қорғаныс, 
жұбаныш функцияларын орындайды, өмірдің мәңгілік сұрақ-
тарына жауап береді, содан кейін діндер арасында «ең жақсы», 
«дұрыс» деп бөлуге тырысады, бұл дұрыс емес. Қазіргі уақытта 
Қазақстанда радикалды трансформациялардың болуы кезеңінен 
әлі арылмағандықтан, ұлттық білім доктринасын қабылдау 
алдағы жылдары проблемалы болып қала береді, ал білім беруді 
дамытудың бағдарламасы идеологиялық емес, технологиялық 
бағытта болуы шарт. Бүгінде мұғалімдер мен оқытушылар діни 
төзімділік мәселесін шешудегі рөлі зайырлы білім беру әлі де 
жетекші, анықтаушы болады, бұл оларға жас ұрпаққа әр адам-
ның құқықтары мен өміріне, оның діни тәуелділігіне, төзімді-
лігіне, ынтымақтастығына қарамастан құрмет көрсетуге тәр-
биелеу үшін ерекше жауапкершілік жүктейді. Сондықтан, қай 
елдің болмасын, соның ішінде Қазақстанның халық ағарту 
саласы ғасырлар бойы саналы түрде білім беруді әртүрлі 
сипатта қалыптастырып келеді [184, б. 48]. 

Мемлекеттік білім беру ұйымдарындағы білім беру маз-
мұнының зайырлы сипаты мен конфессиялық білім беру 
ұйымдарындағы, жеке мектептердегі, гимназиялардағы діни 
білім беру принциптерін қатаң сақтау әр түрлі білім беру 
жүйелері арасындағы ынтымақтастықтың, конфессияаралық 
диалогтың және педагогикалық тәжірибені өзара байытудың 
мүмкін еместігін білдірмейді. Мұндай ынтымақтастық (діндер 
тарихы, дінтану және т.б. бойынша оқу бағдарламаларын, 



177 
 

 

оқулықтар мен оқу-әдістемелік құралдарды әзірлеу кезінде) 
посткеңестік елдердің конституциясына қайшы келмейді, 
теологияны оқытудың когнитивті тәсілін пайдалану арқылы 
қолданыстағы заңнамамен, өзіндік «идеологиялық бейтараптық» 
сақталған жағдайда. Бұл ынтымақтастық зайырлы мектептің 
мұғалімдері мен оқушылары арасындағы әртүрлі конфессиялар 
туралы білімді тереңдетуге және сонымен қатар конфессиялық 
білім беру ұйымдарындағы діни қызметкер атақтары бойынша 
діни төзімділікке ықпал ете алады. 

Жоғары оқу орындарын қарастыру барысында профессор-
лық-оқытушылық құрамының жағдайы білім беру сапасына 
ықпал ететін маңызды фактор екендігі белгілі. 

Мамандарды оқытатын бес ЖОО-дың кафедраларында 
көптілділіктің жоғары пайызы, яғни мемлекеттік тілден бастап 
парсы және араб тілдерін игеру деңгейінің жоғары екендігі бай-
қалады. 

Сондай-ақ, барлық кафедраларда отандық және халықаралық 
деңгейлерде біліктілікті арттыру үшін тиімді жолдары мен 
мүмкіндіктері көп. Мысалы, Е. Бөкетов атындағы ҚарМУ тәжі-
рибе алмасу негізінде біліктілік арттыру мақсатында жергілікті 
атқарушы органдардың дін істері саласындағы қызметкерлерін 
жұмылдырады. Сонымен қатар, жалпы білім беру мектептерінде 
«Зайырлылық және дінтану негіздері» пәнін оқытатын оқыту-
шыларға арналған тренингтер мен курстар өткізу үшін про-
фессор-оқытушы кафедра мүшелерін қатыстыру тәжірибесі 
қолданылады. Аталған тәжірибенің ерекшелігі мен тиімділігін 
атап кету қажет, себебі оны жүзеге асыру барысында мектеп-
терде дінтану пәнін оқыту деңгейі жоғарылап қана қоймай, білім 
жоғары талапкерлердің «Дінтану» мамандығына қызығушы-
лығы туындауы мүмкін. Әл-Фараби атындағы ҚазҰУ-да мектеп 
оқытушыларының біліктілігін арттыруға арналған жыл сайынғы 
біліктілікті арттыру курстары ұйымдастырылып отырады. «Нұр-
Мүбарак» университеті өздерінің оқытушыларының біліктілік-
терін арттыру мақсатында біліктілікті арттыру курстарын 
ұйымдастырады. 

Халықаралық деңгейдегі біліктілік арттыру іс-шаралары 
жалпы университеттік деңгейде ұйымдастырылатын тәжірибе 



178 
 

 

алмасу бағдарламалары шеңберінде жүзеге асырылады. Осы 
орайда, біліктілік арттыру бойынша позитивті факторлардың 
қатарына «Болашақ» халықара- лық бағдарламасын жатқызуға 
болады. Мәселен, Қ.А. Ясауи ХҚТУ-дың екі оқытушысы атал-
ған бағдарлама бойынша Түркия мен Ұлыбритания елдерінде 
біліктіліктерін арттыруға мақсатталған ғылыми тағылымда-
мадан өтіп келген. 

Л.Н. Гумилев атындағы ЕҰУ сарапшылары өздерінің бір-
қатар оқытушыларында шектесетін бірнеше салалардың дилом-
дары болуын оң тәжірибе ретінде атайды. 

Болон жүйесі принциптерін интеграциялау мақсатында 
«Дінтану» мамандығын жүзеге асыратын барлық жоғары оқу 
орындарында халықаралық байланыс қанағаттанарлық деңгейде 
орнатылғанын атап кету қажет. ХҚТУ, Нұр-Мүбарак оқу орын-
дарында мұндай қарым-қатынастар Түркия және ТМД елде-
рімен жақсы жолға қойылған [185, б. 90]. 

Қазақстан Республикасы Білім және ғылым Министрінің 
2018 жылдың 31 қазанындағы №604 «Барлық білім беру дең-
гейлеріндегі жалпы міндетті мемлекеттік білім стандарттарын 
бекіту туралы» (одан әрі – Жалпы міндетті стандарт) Бұй-
рығының 7 қосымшасына сәйкес, кәсіби практика базалық және 
бейінді пәндер қатарына жатады. Алайда, бөлінетін академия-
лық кредиттер көлемі нақты көрсетілмей, екі цикл бойынша 
қарастырылған жалпы кредиттердің ішіне енгізіліп отыр. Яғни, 
жоғары оқу орындары Жалпы міндетті стандарт бойынша көр-
сетілген кредиттер шамасында өндірістік практикаға бөлінетін 
уақытты өздері анықтайды. 

«Дінтану» мамандығы бойынша өндірістік практика негізі-
нен жергілікті атқарушы органдарда және дін саласындағы 
ғылыми-талдау орталықтарында өткізіледі. 

Өндірістік (кәсіби) практика студенттерді оқыту процесінің 
маңызды бөліктерінің бірі болып табылатынын атап кету қажет. 
«Білім туралы» Заңның 38-бабына сәйкес, бұл практиканың 
мақсаты оқу барысында алған теориялық білімді бекіту, сондай-
ақ практикалық дағдылар мен озық үлгідегі білімді игеру. 
Осыны ескере келе және зерттеу материалдарына сүйене оты-
рып, қазіргі уақытта барлық жоғары оқу орындарында кәсіби 



179 
 

 

практиканының саны мен сапасын арттыру қажеттілігі байқа-
латынын атап кетуге болады. 

Бакалавриат деңгейіне қабылдау емтихандары бойынша 
жағдайды талдайтын болсақ. 

Қазақстан Республикасы Білім және ғылым Министрінің 
2018 жылдың 31 қазанындағы № 600 «Жоғары және жоғары оқу 
орнынан кейінгі білім беру бағдарламаларын жүзеге асыратын 
білім беру ұйымдарында оқуға қабылдау бойынша Үлгілік 
ережелерін бекіту туралы» Бұйрығының 2 қосымшасына сәйкес, 
«Дінтану» мамандығының талапкерлері «кәсіби сәйкестікті 
анықтауға бағытталған сұхбаттасу» түріндегі шығармашылық 
емтихан және «дінтану не- гіздері бойынша ауызша емтихан» 
тапсыруға міндетті [185]. 

Білім саласының барлық сарапшылары осы емтихан түр-
лерінің оңтайлы тұстарын атайды. 

Дәлелдеме ретінде ұсынылған нұсқалардың ішінде келесі-
лерді атауға болады: 

а) студенттермен танысуға және « біздің потенциалды 
студенттің қандай болатынын көруге болады» (ҚарМУ); 

б) «баланың неліктен бұл мамандыққа келгісі келетіндігін», 
яғни таңдау себебін анықтауға болады (ХҚТУ); 

в) студенттерді сынау және «кәсіби біліктілігін тексеру 
мақсатында…» (Нұр-Мүбарак); 

г) «дүниеге көзқарасын, діни білімін» және тоғызыншы 
сыныптағы дінтану курсы бойынша білімін тексеруге мүмкіндік 
бар (ҚазҰУ). 

Студенттердің өздері негізінен оң көзқарастарын білдіреді. 
Мысалы, Нұр-Мүбарак, ҚарМУ, ХҚТУ-дың барлық студенттері 
оқуға түсу кезіндегі емтихандар барысында қиындықтар орын 
алған жоқ деп атаған. 

Қазақстан Республикасындағы діни және дінтанулық білім 
берудің ағымдағы жағдайы мен даму келешегін талдау атты  
«Конфессияаралық және өркениетаралық диалогты дамыту 
жөніндегі Н. Назарбаев орталығы» КеАҚ, 2020 жылғы анали-
тикалық есебінде келтірілген ақпаратқа сәйкес. Шығармашылық 
емтихандардың тиімді жақтарына қарамастан, олардың теріс 
жақтарына ерекше назар аударған жөн. Қазақстан Республи-



180 
 

 

касының Эксперттік сұхбаттарға және фокус-топтық зерттеу 
материалдарына сәйкес келесідей аспектілерді атап өткен: 

а) шығармашылық емтихан түрінің ықтимал қиындықтарына 
орай, талапкерлер өзге мамандықты таңдау жөнінде шешім 
қабылдауы мүмкін: «студенттер дінтану мамандығына түсе 
алмай қаламыз деген қауіпте болады, сол себептен олар 
құжаттарын тапсырмау туралы шешім қабылдайды» (сарапшы, 
ЕҰУ); 

б) оқуға түсетін студенттер контингенті күмән тудырады: 
«Бұған қоса, өкінішке орай, біз контингентті іріктеуде ұты-
ламыз. Яғни, шығармашылық емтихан болмаған кезде, бізде 
біршама сапалы тұрғыдағы студенттер қабылданатын»; «Егер 
шығармашылық емтихан тапсыру арқылы түскен және жалпы 
негізде түскен білім алушылардың оқу үлгерімдерін бағалайтын 
болсақ, айтарлықтай айырмашылықтар байқалады. Өйткені, 
білім алушылардың басым көпшілігі шығармашылық емтихан 
бойынша түседі, олар өздері қалаған басқа мамандықтарға балл 
бойынша өтпеген, алайда осы мамандыққа өтетіндеріне сенімді 
болады» (сарапшылар, ЕҰУ). Кейбір студенттер де осыған ұқсас 
пікірлер білдірді; 

в) жоғарыда аталған тармаққа сәйкес, көбіне емтихан тап-
сыруға төмен балл жинаған  талапкерлер келеді: «Онын үстіне 
бәрібір де екі пәннен ғана балл алған немесе жалпы төмен балл 
алған балалар ғана келеді» (сарапшы, ЕҰУ); 

д) өзге өңірлерден нақты бір қалаға келу қиындығына орай, 
контингент бір өңірден ғана жинақталып, олардың саны аз 
болады: «Өйткені кәзір мынау шығармашылық емтихан бол-
ғандықтан, тек қана бір регион талапкерлері қатыса алады, өйт-
кені алыс регион өкілдері келе алмайды» (сарапшы, ЕҰУ). 

Жоғары оқу орындарының ресми сайттарындағы оқуға 
қабылдау емтихандарына қатысты материалдарды талдау нәти-
жесінде төменде көрсетілген заңдылықтар анықталғандығын 
келтіреді. 

Нұр-Мүбарак университетінің ресми сайтындағы шығар-
машылық емтиханға арналған тізімдегі 66 сұрақтың 37 сұрағы 
(56%) талапкерлердің исламға қатысты білімін айқындауға 
бағытталған. Өзге сұрақтар Қазақстандағы қазіргі діни ахуалға, 



181 
 

 

сондай-ақ христиан дініне арналып құрастырылған. Тізімге көне 
діндерге (анимизм, фетишизм, тотемизм) және зайырлылық 
мәселелеріне байланысты сұрақтар енгізілмеген [186]. 

Салыстырмалы тұрғыдан алғанда, ХҚТУ оқытушылары 
шығармашылық емтихан үшін құрастырған бағдарламада 
барлық салалар біркелкі қамтылып отырғаны байқалды. Соның 
ішінде діндер тарихына, Қазақстандағы діндердің қалыптасу 
ерекшеліктеріне, көне діндердің түрлеріне, ұлттық және әлем-
дік діндерге, сондай-ақ жаңа діни ілімдерге қатысты сұрақтар 
қарастырылған. Емтихан бағдарламасына Қ.А. Ясауи дүниета-
нымына арналған арнайы сұрақтар енгізілгенін атап кетуге 
болады [186, б. 101]. 

 ЕҰУ-дың емтихан бағдарламасы 60 сұрақтан тұрады, оның 
14 исламға арналған (23%). Ислам тақырыптарымен қатар 
зайырлылық мәселелері, заңнамалық нормалар және конфес-
сияаралық келісім бойынша сұрақтарға да тиісті деңгейде мән 
берілген [186, б. 102]. 

«Дінтану» ғылыми пән болғандықтан дінтанулық ғылым-
ның негізгі теориялық-әдіснамалық негіздерін игеру міндетті 
болып саналады. 

Осы орайда, шығармашылық емтихандардың мазмұнына 
қатысты мәселелерге назар аудару қажет етіледі. Қазіргі таңда 
емтихан өткізу бойынша бірыңғай алгоритм мен ережелер, 
сондай-ақ сұрақтар мен тақырыптардың ортақ және нақты 
бағдарламасы қалыптаспаған. Әрбір ЖОО шығармашылық 
емтихандардың ішкі мазмұның өздігінен айқындайды. Сол 
себепті, талапкерлерді обьективтілік пен ғылыми ұстаным 
тұрғысынан бағалау, дін саласына қажетті болашақ мамандарды 
сапалы іріктеу бойынша өзекті мәселелер туындауда. 

Білім беру бағдарламалары, олардың мазмұндары ерекше 
назар аударуды талап етеді, себебі олар білім беру процесі мен 
оқыту сапасының іргетасы саналады. Білім беру бағдарла-
маларына енгізілген пәндер арқылы болашақ мамандардың 
біліктілігі қалыптасады. 

Жоғарыда аталып өткендей, қазіргі кездегі еңбек нарығында 
бәсекеге қабілетті болу үшін дінтанушы мамандарға дінтану 
ғылымының басты принциптерін, соның ішінде жаңа теориялар 



182 
 

 

мен әдіснамаларды меңгеру қажет. Аталған біліктілік, ең алды-
мен, тиімді оқыту траекториясы және тиісті пәндерді оқыту 
арқылы қалыптасады. 

Сондай-ақ, жоғары оқу орындарына автономды басқару 
енгізіліп, олардың өздері базалық және кәсіби пәндерді анық-
тайтын болғандықтан, бірыңғай немесе «тиімді» оқыту әдісін 
енгізу бойынша қиындықтар орын алатынын ерекше атап кетуге 
болады. Алайда, студенттерді бакалавриат деңгейінде іргелі 
пәндерге оқыту, содан кейін магистратура мен докторантура 
деңгейлерінде арнайы және тереңдетіліп даярлау жалпы 
қолданыстағы дидактикалық практика екендігін де назарға алған 
жөн. 

Білім беру бағдарламаларының талдауы ҚР АҚДМ ДІК  
және ЖОО ұсынған материалдарына, сондай-ақ ҚР БжҒМ-ның 
Жоғары білімді басқарудың бірыңғай жүйесіне енгізілген білім 
беру бағдарламалар тізімінің мәліметтеріне («ЖБББЖ») сүйене 
отырып жасалды [186, б. 103]. 

Жалпы міндетті стандарттар бойынша бакалавриат дең-
гейінің бірінші курсында негізінен жалпы білім беру пәндері 
циклына (ЖББП) кіретін пәндер оқытылады. 

Осы орайда, бірінші курс студенттеріне мамандықтың жал-
пы сипаттамасын айқын беретін кіріспе пәндерді дұрыс таңдау 
аса маңызды. 

Аталған пән ЕҰУ («Мамандыққа кіріспе») және ҚазҰУ 
(«Дінтану пәніне кіріспе») енгізілген. Нұр-Мүбаракта осыған 
ұқсас пән 2 семестрде жүргізіледі, ал бірінші семестрде араб тілі 
оқытылады. 

ҚарМУ студенттері мамандық бойынша алғашқы пән ретінде 
«Діндер тарихын» оқиды. ХҚТУ-дың бірінші семестрінде 
кіріспе пән ретінде «Ясауитану» енгізілген. 

Дінтану бойынша базалық пәндерді, әсіресе дін социоло-
гиясы, дін психологиясы, дін феноменологиясы, дін филосо-
фиясы, діни антропология және классикалық тілдер (араб, латын 
тілдері) сияқты курстарды оқыту да аса маңызды. Бұл пәндер 
барлық жоғары оқу орындарында жүргізіледі. 

Әрбір университет негізгі дінтанулық пәндермен қатар 
белгілі бір дінді тереңдетіп оқытуға бағытталатын курстарды 



183 
 

 

оқытады. Теологиялық (діни) білім беру бағытымен салыстыр-
ғанда, аталған пәндерді ғылыми және зайырлы негізде оқыту 
қажеттілігіне ерекше мән беру өте маңызды. 

Осыны ескере келе, білім беру бағдарламасындағы жалпы 
пәндер санына қатысты конфессиялық тұрғыдан алғандағы 
пәндердің қатынасы қалай құрылатыны қызығушылық туды-
рады. Мәселен, «ЖБББЖ» деректеріне жасалған талдауға сәй-
кес, ҚарМУ-дың төрт жылға арналған білім беру бағдарлама-
сына ислам теологиясына қатысты 2 пән ғана енгізілген: «Суфизм» 
және «Ислам теологиясы». Бұл жалпы пәндер санының шама-
мен 4% құрайды. 

Аталған ЖОО бағдарламасында араб тілі курстары мүлдем 
болмауын атап кетуге болады. 

Бұл жағдайды ҚарМУ-дың өкілдері: 
«Мен ол пәнді қосар едім. Араб тілі оқығым келеді»; 
«Мысалы, Еуразия университетінде немесе Алматыда араб 

тілі оқытылады және олар теологияны тереңірек оқиды. Бізде, 
өкінішке орай ондай жоқ»; 

ҚазҰУ бағдарламасына, араб тілін қосатын болсақ, исламға 
қатысты 5 пән енгізіліп отыр («Исламдағы визуалды 
семиотика», «Құран мәдени ескерткіш және қасиетті жазба 
ретінде», 

«Ислам философиясы» және т.б.). Бұл пәндер жалпы санға 
шаққанда шамамен 13% құрайды. 

ЕҰУ-да осы бағытта 7 пән оқытылып, аталған көрсеткіш 
16% құрады («Құран ілімі», «Ислам теологиясы», «Исламның 
құқық мектептері» және т.б.). 

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университетінде 
ислам пәндерінің жалпы пәндер санына қатынасы – 27%. Оның 
ішінде, «Хадистер іліміне кіріспе», «Қазақстандағы ислам», 

«Ислам құқығы», «Мазхабтар тарихы» сияқты пәндер 
оқытылады. 

Ислам тақырыбына арналған пәндердің көп мөлшерде болу 
бойынша екінші орын ХҚТУ- ға тиесілі, оқу бағдарламасына  
16 пән енгізілген (30%). Оның ішінде, «Ислам тарихы», «Құран 
ілімі», «Тәпсір әдіснамасы», «Хадис әдіснамасы», «Ислам 
философиясы» және т.б. пәндер. 



184 
 

 

ШТжІМУ барлық ЖОО арасында ислам бағытына көп көңіл 
бөлетіндер қатарында – 29 пән оқытылып, олар жалпы пән-
дердің 38% құрайды («Хадистер тарихы мен әдіснамасы», 
«Фикх мазхабтарының тарихы», «Ислам ғибадатының тарихы», 
«Калам негіздері»). Сондай-ақ, бұл университетте араб тілін 
оқытуға арналған 6 деңгей қарастырылған. 

Жалпы айтқанда, ХҚТУ, және Нұр-Мүбарак университетінің 
бағдарламаларында ислам бағытына басымдық беруге қатысты 
мәселе орын алып отыр, себебі «Дінтану» мамандығы бойынша 
оқытылатын пәндердің төрттен бірі ислам дініне байланысты 
болып келеді. Аталған пәндердің бір бөлігі теологиялық сипатқа 
ие – тәпсір әдіснамаларын зерттеу, хадистану, калам негіздері, 
ислами ғибадат тарихы. 

Сонымен бірге, діндердің теологиялық ерекшеліктерін оқы-
тумен қатар, шартты түрде 4 бағыт бойынша топтастыруға 
болатын пәндер оқытылады: дін саласы бойынша мемлекеттік 
заңнама, діни қозғалыстардың қазіргі жағдайы, жаңа және 
деструктивтік діни ағымдарға қатысты мәселелер, дінтанудың 
әдіснамалық және аналитикалық негіздері. 

Сонымен қатар, Қазақстанда дінтану курсын ұсынатын уни-
верситеттер саны жеткіліксіз. Мәдениет және спорт министрлі-
гінің Дін мәселелері жөніндегі ғылыми-зерттеу және талдау 
орталығының деректеріне сәйкес бүгінгі таңда еліміздің уни-
верситеттері дінтану мамандарын даярлайды: бакалавриат 
деңгейінде – 5 университет, магистратура деңгейінде – 5 
университет, докторантура деңгейінде – 3 университет (2-кесте) 
[187].   

«Тарих-Дінтану» бағдарламасы 7 жоғары оқу орындарында 
бакалавриат базасында жүзеге асырылады: 

- Павлодар мемлекеттік педагогикалық университеті 
(Павлодар қаласы); 

- Қ. Жұбанов ат. Ақтөбе өңірлік мемлекеттік университеті 
(Ақтөбе қаласы); 

- Ш. Уәлиханов атындағы Көкшетау университеті (Көкше-
тау қаласы); 

- Оңтүстік-Қазақстан мемлекеттік педагогикалық универ-
ситеті (Шымкент қаласы); 



185 
 

 

- Қазақ ұлттық әйелдер педагогикалық университеті 
(Алматы қаласы); 

- Абай ат. Қазақ ұлттық педагогикалық университеті 
(Алматы қаласы); 

- Қостанай мемлекеттік педагогикалық университеті 
(Қостанай қаласы). 

 
Кесте 2 - Қазақстанда Дінтану мамандығын даярлайтын ЖОО 
 

ЖОО атауы Дінтану 
мамандығы-
ның ашылу 

мерзімі 

Оқу 
деңгейлері 

ЖОО-ның 
география-

лық 
орналасуы

Гранттар 
саны 

Қожа Ахмет Ясауи 
атындағы Халық-
аралық қазақ-түрік 
университет 

1991 жыл Баклавриат, 
магистратура 

Түркістан 
қ.  

2019-2020 оқу 
жылы 
«Исламтану», 
«Теология», 
«Дінтану» 
мамандықтары 
бойынша 
жалпы 430 
грант бөлінген 
 
 
 
2021-2022 
және 2022-
2023 оқу 
жылдарында   
Дінтану және 
теология ББ 
бойынша 200 
грант 
бөлінген  

Әл-Фараби 
атындағы қазақ 
ұлттық 
университеті  

1999 жыл Баклавриат, 
магистратура, 
докторантура 

Алматы қ.  

Л. Н. Гумилев 
атындағы Еуразия 
ұлттық 
университеті 

2002 жыл Баклавриат, 
магистратура 

Астана қ.  

Е. А. Бөкетова 
Қарағанды 
мемлекеттік 
университеті 

2010 жыл Баклавриат, 
магистратура 

Қарағанды 
қ.  

«Нұр-Мүбарак» 
Египет ислам 
мәдениеті 
университеті 

2010 жыл  Баклавриат, 
магистратура, 
докторантура 

Алматы 
қ.  

 
 «Дінтану» және «Исламтану» мамандықтары бойынша білім 

берудің барлық үш деңгейі ҚазҰУ мен Нұр-Мүбарак универ-
ситетінде ғана бар. 

«Дінтану» бойынша бакалавр, магистр және докторанттарды 
даярлау ЕҰУ жүзеге асырылады. 

Бакалавриат және магистратура деңгейінде дінтанушыларды 
ХҚТУ мен дайындайды, ал ҚарМУ тек бакалавриат мамандарын 



186 
 

 

ғана оқытады. Сондай-ақ, ХҚТУ да «Исламтану» мамандығы 
бойынша тек бакалавр мамандарды даярлайды. 

«Тарих-Дінтану» тек педагогикалық университеттер және 
факультеттер шеңберінде бака- лавриат деңгейінде жүргізіледі. 

«Теология» бағыты бойынша мамандарды Нұр-Мүбарак 
және ХҚТУ оқытады. 

 Бірінші кезекте жоғары оқу орындары білім беру бағдар-
ламалары аясында бәсекеге қабілетті мамандарды сапалы 
даярлау жұмысын мақсат етуі қажет. 

Өз кезегінде, дін саласының өзіндік ерекшеліктеріне бай-
ланысты мамандардың қажетті қабілеттері келесідей фактор-
лармен айқындалады: 

- дінтану және теология салаларының іргелі білімін игеру, 
заманауи теориялар мен әдіснамаларды еркін меңгеру; 

- мақсаттар мен құндылықтық бағыт-бағдардың айқынды-
лығы; 

- тұрақты тұлғалық және кәсіби дамуға мақсатталған қабі-
леттердің болуы; 

- аналитикалық ойлау дағдыларының қалыптасуы; 
- сыни ойлау қабілетінің қалыптасуы; 
- ауқымды мәліметтерді саралау қабілетінің болуы; 
- шығармашылық ойлау қабілетінің қалыптасуы; 
Соңғы жылдары дінтану магистрлерінің даярланып, өнді-

ріске араласа бастауы, кафедралардың жұмыстарына едәуір 
серпін берді.  

Қазақстан мемлекеті зайырлы бағытты ұстанады, сол себепті 
дін мәселесінде өте нәзік шешімдерді талап етеді. Дінтану пәнін 
оқыту ең алдымен еліміздегі дінаралық келісім мен ұлтаралық 
татулыққа, еліміздің гүлденуі жолына қызмет етуі керек. Білім 
беру жүйесінде дінтану пәні қоғамда және әлемде болып жатқан 
үрдістерді теориялық ұғынумен байланысты туындайтын білім-
дерге деген жас ұрпақтың сұранысын талап-тілегін қанағат-
тандыруға бағытталуы керек. Дінтануды оқытудағы иннова-
циялық әдістерді қолдану пәннің мазмұнын дұрыс түсінуге, 
тереңірек қабылдауға, өзектілігін, маңыздылығын айқындауға 
көмектеседі және оның күрделілігін қолайлы, тиімді етіп пай-
далануға мүмкіндік туғызады. 



187 
 

 

Дінтану мамандығын даярлау мамандарды даярлау бойынша 
кәсіби нарық саласындағы инновациялық процестердің бірі деп 
айта аламыз. Инновация сөзі (жаңалық енгізу) – бұл іс-әрекеттің 
түрлі салаларына және өндіріс пен өнеркәсіпке жаңа өзгеріс-
терді енгізу үдерісі. Педагогикалық әдебиеттерде білім саласын-
дағы инновациялық үдерістердің екі түрі бөліп көрсетіледі: 

- Инновациялық үдерісті жүзеге асыру шарттары, құрал-
дары мен жолдарының жүйесі толық қамтылмаған стихиялық 
инновациялар. Аталған инновациялар ғылыми негіздеумен 
толыққанды байланыспайды, олар көбінесе жағдайлық талаптар 
ықпалынан эмпирикалық негізде болады. Осы типті иннова-
цияларға оқытушы-новаторларды, тәрбиешілерді, ата-аналарды 
жатқызуға болады. 

- Жаңалықтардың екінші түрі – мақсатқа бағытталған, 
ғылыми пәнаралық қызметтің өнімі болып табылатын білім 
жүйесіндегі инновациялар [188, 120 б.]. 

Инновациялар жаңа педагогикалық шындықтың қалыпта-
суына және жаңа мәдени дәстүрдің пайда болуына себепші 
болады. Инновациялық білім студент пен педагог-оқытушыға 
бағытталған, олар білім беру үдерісінің субъектілері. Олардың 
рухани, интеллектуалды, мәдени қызығушылықтары кәсіби 
ойлаудың алғышарты болып табылады, сондықтан олар инно-
вациялық білімінің назарына алынады. 

Инновациялық білім берудің мақсаты: 
- студенттің интеллектуалды-тұлғалық және рухани дамуы-

ның жоғары деңгейін қамтамасыз ету; 
- пайымдаудың ғылыми стилінің дағдыларын меңгеруге 

жағдай жасау; 
- әлеуметтік-экономикалық және кәсіптік салалардағы жаңа-

лықтар әдістемесін үйрену [189, б. 132]; 
Практикалық педагогикалық қызметте, дінтану пәнін оқыт-

қанда келесі инновациялық әдістерді қолдануға болады: «ой 
арқылы шабуылға шығу», фундаменталистік ыңғай, кейс-стади   
әдісі, жобалау әдісі, кубик әдісі, «грозди» әдісі және т.б. Мәселен, 
«ой арқылы шабуылға шығу» немесе «брейнс-торминг» әдісі 
көп идеяларды жинау, студенттерді үйреншікті ойлау инер-
циясынан босату, алға қойылған мәселені шешудің өзге жол-



188 
 

 

дарын іздеуге мүмкіндік береді. Оқу үдерісінде осы техноло-
гияны қолдану мынадай міндеттерді шешуге ықпал етеді: 

• студенттердің оқу материалын шығармашылықпен 
меңгеруі; 

• теориялық білімдердің практикамен байланысы; 
• студенттерді оқу-танымдық қызметке белсенді араласуы; 
• өзекті міндеттерді шешуге назар аударт және  ойлау,  
 пайымдау қабілеттерін қалыптастыру; 
• ұжымдық ойлау қызметінің тәжірибесін қалыптастыру. 
Фундаменталистік әдіс зерттеу объектісінің ғылыми немесе 

басқа да негіздерін іздеумен байланысты. Студенттердің идея-
лар кемелдігін түсінуіне ықпал етеді, білімдерін бекітеді. Негіз-
демелер шешімдер мен әрекеттерді негіздеу үдерісінде құры-
лады. Дәлелдемелер деңгейлері әр түрлі болуы мүмкін: маз-
мұнды, қисынды, коммуникативті. Бұл әдіс студенттерге өз 
ойын еркін айту, берілген сұрақтың жауабын дәлелдеу дағды-
сын қалыптастыруға ықпал етеді. Ал, кейс-стади әдісін қолдану 
студенттерге ақпаратты жүйелеу және талдауды үйретеді, 
дискуссия, талқылау, өз пікірін дәлелдеу мүмкіндігін береді. 
Аталған әдіс үш кезеңнен тұрады: бірінші кезеңде студент 
белгілі бір күрделі мәселенің, мысалы, Қазақстандағы діни 
жағдай деген тақырыптың мәнін анықтап, жағдайды бағалаудың 
өзіндік позициясын айтады, сұрақтарға жауаптар табады және 
мәселені шешудің нақты жолдарын табуға тырысады. Екінші 
кезеңде студенттер 4-6 адамнан топтарға бөлініп, кейстің негізін 
құрайтын мәселелер бойынша пікір алмасады және сұхбат пен 
консенсус іздеу әдістерін қолдана отырып, бір шешімге келеді. 
Осы кезеңде «брейнсторминг», сұхбат, дискуссия, талқылау 
болуы мүмкін. Үшінші кезеңде оқытушының жетекшілігімен 
жалпы топтық талқылау жүргізіледі. Әрбір топ берілген тақы-
рып бойынша өз пікірлерін айтады, бұл талқылаудың ерекшелігі 
оқытушы студенттердің жауаптарының сапалы бағасын бер-
мейді, кез-келген көзқарас дұрыс, болуы мүмкін деп қабылда-
нады. Кейс-стади әдісі ең алғаш 90 жыл бұрын Гарвард бизнес 
мектебінде қолданылған. Ол маңызды міндеттерді шешеді: 
басты мәселені екінші кезекте тұрған мәселелерден ажырату, 
мәселені қоя білу, аса күрделі жағдайларды модельдеу; есту 



189 
 

 

және тыңдау дағдысын, әріптестермен өзара әрекет ету машы-
ғын, сонымен бірге шығарылған шешімдердің көп мәнділігін 
көрсетеді. 

Дінтану ғылыми-теориялық пән болғандықтан жобалау 
әдісін қолдану студенттердің зерттеу қабілеттерін, даму жоба-
ларын жасау дағдыларын қалыптастыруға мүмкіндік береді. Бұл 
әдісті студенттердің өзіндік жұмыстарында қолданған дұрыс, ең 
алдымен студенттер жоба тақырыбы мен мақсатын анықтайды, 
оқытушыдан кеңес алады, міндеттерді белгілейді (студенттік 
бизнес-инкубатор, ғылыми жоба жасау сияқты ҚазУҰ-нің инно-
вациялық даму стратегиясы аясында жұмыс істейді). Жоспарлау 
кезеңінде ақпарат қайнар көздерін, ақпарат жинау және талдау, 
есеп түрлерін, үдеріс нәтижелерін бағалаудың критерийлерін 
анықтайды, рөлдерді бөледі (ақпарат жинақтаушы, зерттеуші, 
хатшы, редактор, баяндама оқушы, референт, сарапшы және 
т.б.). Студенттер міндеттерге сай жұмыс жоспарын жасайды. 
Оқытушы идеяларды ұсынады, түзейді, нәтижені болжауға 
көмектеседі. Зерттеу кезеңінде ақпаратты жинау, қойылған 
міндеттерді шешу алдыңғы қатарға шығады. Қолданылатын 
әдістер: интервью, сауалнама, бақылау, экперимент, анықтама-
лық әдебиеттермен жұмыс істеу және т.б. Зерттеу нәтижелерін 
жалпылау кезеңінде ақпаратты талдау, нәтижелерді құрылымын 
жасау сияқты жұмыстар іске асырылады. Есеп беру кезеңінде 
студенттер нәтижелерді тапсырады: жазбаша есеп, ауызша 
баяндама, реферат, курстық жұмыс, стенд материалы, видео-
материал, кітап, әдістемелік оқу құралы. Студенттер зерттеу 
нәтижелерімен таныстырады, есеп береді. Оқытушы сарапшы-
лармен бірлесе отырып, сұрақтарды қояды, кемшілікті түзейді. 
Соңғы, аяқтау кезеңі оқу үдерісі нәтижелерін бағалау. Сту-
денттер бағалауға қатысады. Оқытушы жоба қатысушыларының 
пікірлерін ескере отырып студенттердің жұмыстарын баға-
лайды, олардың ары қарай зерттеу жүргізуіне түрткі болады 
[189, 95 б.].  

Жоғарыда аталған және басқа да инновациялық техноло-
гияларды білім саласына, оқу үдерісіне енгізу оқытушылар- 
дың, жаңашыл бағыттағы адамдардың бойында табандылық, 
қажырлылық қасиеттерінің болуын талап етеді. Себебі кез-



190 
 

 

келген салада жаңа технология күдік тудырады, оның күтілген 
нәтижені беруі ұзақ уақытты қамтиды [190]. 

Білім беру саласындағы инновациялар бір жағынан қажет-
тілік болса, басқа жағынан алғанда, бағалаудың қарапайым және 
анық критерийлерінің жоқтығынан қауіпті аймаққа айналды. 
Оларды күрделі сараптамадан өткізу керек, бүгінгі таңда 
инновациялар зерттеу қызметінің бір түрі болып есептеледі, 
сарапшының субъективті тәжірибесіне тәуелді. Инновациялық 
білім беру оқу үдерісін мамандықтың әлеуметтік және жалпы 
мәдени білімдердерден бастау алатын қозғалыс ретінде орна-
тады. Оқу үдерісіндегі мұндай инновациялар уақыт өте мем-
лекеттік деңгейде қолдау тауып, жан- жақты талқылануда. 
Бірінші президент Н.Ә. Назарбаевтың Жолдауында бұл айтулы 
күн тәртібіне тың жағынан көтерілді. Мәселен, инновациялық 
технологияларды өндіріске енгізу жөнінде, «Қазақстан-2050» 
стратегиясы: қалыптасқан мемлекеттің жаңа саяси бағыты» 
стратегиясында инновациялық зерттеулерді дамытудың жаңа 
саясаты ұсынылды: «Жаңа технологиялық толқын жалына 
жармасып, теңдессіз инновациялар жасау барлық елдің қолынан 
келе бермейді. Біз осыны жете түсінуге тиіспіз. Біз шығыны  
көп емес зерттеулер мен әзірлемелерге ден қоюға тиіспіз. Біз 
ауқымды халықаралық ғылыми-зерттеу жобаларына әбден-ақ 
белсене қатыса аламыз. Бұл бізге ғалымдарымыздың күш-
жігерін шетелдік ғылыми-зерттеушілік қоғамдастықпен стра-
тегиялық инновациялық бағыттар бойынша ықпалдастыруға 
мүмкіндік береді. Біздің мақсатымыз – жаһандық технология-
лық төңкерістің бөлшегіне айналу» [191]. Осы технологиялар 
дамыған заманда гуманитарлық пәндердің өз мүмкіндіктерін 
жаңа қырынан көрсетуіне толық мүмкіндіктер ашылатыны да 
заңды. Кез келген гуманитарлық білімдер, соның ішінде дінтану 
да өзінің жаңа сипаттарын аша түсуге мүдделі болып отыр. Бұл 
жерде дінтану пәнінің де өзіне тән ерекшелік сипаттарын да 
ескеру керек. 

Қазақстан Республикасының «Дін саласындағы мемлекеттік 
саясаттың 2017-2020 жылдарға арналған тұжырымдамасын» іске 
асыруға арналған шаралар Жоспарына сай дінтану бойынша 
білім беру бағдарламаларын жетілдіру міндеті қойылған. Бұл 



191 
 

 

бағытта әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университетінің 
құрамындағы дінтану және мәдениеттану кафедрасының негі-
зінде құрылған «Дінтанулық зерттеулер және экспертиза орта-
лығы» қызметкерлері студенттер арасында дінтанулық білімнің 
қажеттілігін, студенттердің діни сауаттылық деңгейін анықтау 
мақсатында зерттеу жүргізді.  

Зерттеуге 15 факультеттен барлығы 190 студент қатысты 
(Сурет 9 - диаграмма).  

 

 
 

Сурет 9 - Сұхбаттасуға қатысқан студенттер саны 
 
Жеке сұхбатқа қатысқан студенттердің 95 пайызы қазақ 

бөлімдерінің студенттері. Өздерінің діни ұстанымдарына бай-
ланысты өздерін мұсылмандар ретінде анықтайтындарын 
білдірді. Шартты түрде респонденттерді үш топқа бөлуге 

19

2

8

4

17

37

22

10

5

13
16

21

11

5

0

5

10

15

20

25

30

35

40



192 
 

 

болады. Бірінші топтағылар діни рәсімдерді толық ұстамаса да, 
жүректерімен дінге сенетіндерін атады. Мешітке барып тұрады, 
ораза ұстап, бірнеше сүрелерді біледі. Сенім арқылы жеке 
өздерінің жан тыныштығы мен қорғалғандығын сезінеді.  

Екінші топтағылар намаз оқиды, қыз балалар хиджаб киеді. 
Олардың көбінің ата-аналары да намаз оқиды. Жастарынан ата-
аналарынан діни тәрбие алған. Діни ұстанымдары отбасында, 
мектепте оқып жүргенде қалыптасқанмен, киім киюдегі ерек-
шелігі университетте көрініс алған, себебін мектеп қабырға-
сындағы формаға қатысты тыйыммен түсіндіреді. Исламға деген 
құрметтері мен қызығушылықтары өте жоғары болғанмен, терең 
білімдері жоқ. Барлығы орамал тағып жүрген дұрыс деп есептейді. 

Үшінші топтағылар намаз оқып, діни рәсімдерді орында-
ғанмен, хиджаб кимейді, бірақ болашақта киетіндерін сеніммен 
айтады. Өздерін бұлай ұстаудың себебі сырт келбетке қарап 
бағалаудан шығудың жолы екенін көрсетеді.  

Студенттер Қазақстан Республикасының «Діни қызмет және 
діни бірлестіктер туралы» Заңымен таныс болмағанмен, ҚМДБ 
бекітілген әдебиет, сайт, ҚМДБ имамдарының уағыздарын тың-
дау қажет екендіктерін саналы түрде біледі.  

Әңгімелесу барысындағы алынған қорытындылар төмен-
дегідей: 

- мектептегі «Зайырлылық және дінтану пәнінің» толық-
қанды өтпейтіндігі; 

- жаратылыстанулық мамандықтар арасында дінге қызы-
ғушылық басым болғанмен, дінтанулық пәннің таңдалмай-
тындығы; 

- дінге қызығушылық танытқанмен діни сауаттарының 
қанағаттандырарлық деңгейде еместігі; 

- діни білімдерін жетілдіру үшін діни кітаптардан емес, 
діни білімдерін ең алдымен youtube желісіндегі уағыздардан 
алатындығы; 

- діни көзқарастарына төзімсіздік танытатын ортаға іштей 
наразылық бар 

- қыз балалардың көпшілігі өздерінің діни ғибадат жасау 
мен нормаларын орындауларына көңілдері толмайды, бірақ 
ашық айтпай, жұмсақтап жеткізеді; 



193 
 

 

- әркім өзіне ұнаған сенімді қабылдайды деген позицияны 
ұстана отырып, ұлттық бірегейлікті сақтауға енжарлық таны-
тады; 

Дегенмен университет студенттерімен жүргізілген жеке 
сұхбат пен оқытушы, куратор-эдвайзерлердің берген мінезде-
месі қорытындысы негізінде аталған факультеттер студенттері 
арасында дәстүрлі емес ағымды ұстанатындары анықталған жоқ. 

Осы сұхбаттардың нәтижесінде келесідей ұсыныстар 
туындады: 

- «Дін және мәдениет» пәнін барлық мамандықтар үшін 
міндетті таңдау пәні ретінде ұсыну; 

- «Зайырлылық және дінтану пәнінің» оқытылуын бақы-
лауға ұсыныс білдіру; 

- «Эдвайзерлер мектебінің» жұмысы аясында «Дінтану» 
курсы бойынша тренингтер жүргізу; 

- Студенттердің дін саласындағы Заңдар туралы сауат-
тылығын жетілдіруге байланысты жүйелі түрде ақпараттық 
жұмыстар жүргізу; 

Қазақстан республикасы бойынша әр жылдары дінтану 
мамандығы бойынша қабылданған студенттердің көрсеткіші 
бойынша диаграмма. 

 

 
 

Сурет 10 - 1999-2022 жылдар аралығындағы «Дінтану» мамандығына бөлінген 
гранттар саны. 

18 10 20 12 13 10 10 20 25
40 40 40 38 39 50

170

65 68 68

150

332

260

170170

0

50

100

150

200

250

300

350

19
99

20
00

20
01

20
02

20
03

20
04

20
05

20
06

20
07

20
08

20
09

20
10

20
11

20
12

20
13

20
14

20
15

20
16

20
17

20
18

20
19

20
20

20
21

20
22

қазақ орыс



194 
 

 

Келтірілген диаграммаға талдау жасайтын болсақ, Қазақстан 
Республикасында соңғы бес жылда мемлекет тарапынан бөлі-
нетін гранттар санының артқандығын байқаймыз. Бұл еліміздегі 
дінтану мамандарының қажеттілігінің артқандығын көрсетеді 
деп айта аламыз. 

Жоғарыда келтірілген ақпараттарды сараптай келе еліміздің 
зайырлылығын нығайту мақсатында дінтану пәнін жоғары оқу 
орындарына жалпы міндетті пән ретінде енгізілуін ұсынамыз.  

Қорытындылай келе XIX ғасырдың басында дінтану ғылым 
және академиялық гуманитарлық пән ретінде жоғары оқу 
орындарының пәндер тізіміне енгізілді. Қазақстан бұл үрдіске 
тәуелсіздіктің алғашқы сәтінен аяқ басты. Жоғары оқу орын-
дарындағы дінтанулық білім берудің өзара арақатынасын 
қарастыруда білім мақсаты, мазмұны және оны жүзеге асырушы 
субъектілердің принципиалды ерекшеліктері қарастырылды. 
Білім берудің зайырлылығы, оның атеистік сипатта болуы емес, 
алайда оның діни құрылымдар мен идеологиядан тыс және 
онымен қоса білім беру қызметінің тікелей діни қауымдас-
тықтарға бағыныштылығынан тәуелсіз дамығандығын көре- 
міз. Жоғары оқу орындарындағы дінтанулық білім берудегі 
басты әдіснамалық негіз: ғылымилық, яғни объективтілік және 
дүниетанымдық бейтараптылық – білім алушының бойында 
белгілі бір дінге деген бағамдық қатынасты қалыптастырмай, 
зайырлылық принципінің сақталуын көздеу екендігін білдік.  

 
3.3 Дін саласындағы мемлекеттік саясат пен дінтанулық  
білімнің өзара ықпалы 
 
Қазақстан Республикасының 2011 жылы 11 қазанда қабыл-

данған «Діни қызмет және діни бірлестіктер» туралы заңында 
былай делінген: «Осы Заң Қазақстан Республикасының өзін 
демократиялық, зайырлы мемлекет ретiнде орнықтыратынын, 
әркiмнiң ар-ождан бостандығы құқығын растайтынын, әркiмнiң 
дiни нанымына қарамастан тең құқылы болуына кепілдік 
беретінін, халықтың мәдениетінің дамуы мен рухани өмірінде 
ханафи бағытындағы исламның және православтық христиан-
дықтың тарихи рөлін танитынын, Қазақстан халқының діни 



195 
 

 

мұрасымен үйлесетін басқа да діндерді құрметтейтінін, конфес-
сияаралық келісімнің, діни тағаттылықтың және азаматтардың 
діни нанымдарын құрметтеудің маңыздылығын танитынын 
негізге алады» [192]. 

Қазақстан Республикасында зайырлы мемлекеттегі діннің 
орны Заңның 3-бабындағы мемлекет пен діннің қатынасын 
анықтау арқылы көрсетілген. Біздің елімізде мемлекет пен діни 
бірлестіктер бір-бірінен бөлек дамиды, білім беру мен тәрбиелеу 
жүйесі зайырлы сипатта ұйымдастырылған. Діни бірлестіктерге 
мемлекеттік органдардың қызметтерін орындауды жүктеуге жол 
берілмейді. Мемлекет органдары діни бірлестіктердің қызметіне 
тек заңға қарсы әрекет жасалған жағдайда ғана араласа алады. 
Сондай-ақ «Дінді және діни көзқарастарды пайдалана отырып, 
мемлекеттік органдардың қызметіне қасақана іріткі салуға, 
олардың үздіксіз жұмыс істеуінің бұзылуына, елдегі басқару-
шылық деңгейін төмендетуге әкеп соғатын шешімдерді қабыл-
дауға және іс-әрекеттер жасауға жол берілмейді». Заңда көрсе-
тілген осы прин- циптеріміз мемлекетіміздің толықтай зайырлы 
сипатын анық аңғартады. Осы орайда зайырлылық пен діндар-
лық ұғымдарының үйлесімді дамуын түсіндіруде дінтанулық 
білімнің маңызы зор. 

Дінтанулық білім берудегі басты мақсат – мемлекеттің 
зайырлылығын негізге ала отырып, қазақстандықтардың ұлттық 
дәстүрге негізделген, салт-дәстүрмен кереғар келмейтін діни 
санасын қалыптастыруға тұғыр болу. Зайырлылық еліміздің 
тәуелсіздік алғаннан жариялаған басты принциптеріміздің  
бірі. Мемлекеттің Ата заңының 1-бабына сай, «Қазақстан рес-
публикасы өзiн демократиялық, зайырлы, құқықтық және әлеу-
меттiк мемлекет ретiнде орнықтырады, оның ең қымбат қазы-
насы – адам және адамның өмiрi, құқықтары мен бостандық-
тары» болып табылады. Құқықтық жағынан қорғалған мемлекет 
азаматтары өздерінің білім алуға, демалуға, еңбектенуге деген 
құқықтарын жемісті қолдануда. Өз көзқарастарын ашық білді-
ріп, ел саясатына кеңінен араласа алады. Билік органдарына 
демократиялы түрде сайланып, ел тағдырындағы стратегиялық 
бастамаларды жүзеге асырады. Ел өміріндегі қайсыбір шешім-
дер қабылдауда ең басты құндылық ретінде адам өмірі алынған. 



196 
 

 

Барлық жаңалықтар, игі бастамалар Қазақстанды мекен етіп 
отырған әрбір адамның өмірін қорғауға, өмір сүру жағдайын 
оңтайлы етуге бағытталған. Бұл мемлекеттік мүдделер «Рес-
публика қызметiнiң түбегейлi принциптерi: қоғамдық татулық 
пен саяси тұрақтылық; бүкiл халықтың игiлiгiн көздейтiн эко-
номикалық даму; қазақстандық патриотизм; мемлекет өмiрiнiң 
аса маңызды мәселелерiн демократиялық әдiстермен» шешу 
арқылы жүзеге асырылатыны көзделген. 

Конституцияда жарияланған зайырлылық принциптеріне 
сай, дін мен мемлекет бір-бірінен ажыратылған. Діни бiрлес-
тiктер iсiне мемлекеттiң және мемлекет iсiне діни бiрлес-
тiктердiң заңсыз араласуына жол берілмейді. Кез келген діни 
негіздегі бiрлестiктерге мемлекеттiк органдардың қызметiн 
жүктеуге жол жоқ. Ол Конституцияда нақты белгіленген: 
«Мақсаты немесе iс-әрекетi Республиканың конституциялық 
құрылысын күштеп өзгертуге, оның тұтастығын бұзуға, 
мемлекет қауiпсiздiгiне нұқсан келтiруге, әлеуметтiк, нәсiлдiк, 
ұлттық, дiни, тектiк-топтық және рулық араздықты қоздыруға 
бағытталған қоғамдық бiрлестiктер құруға және олардың 
қызметiне, сондай-ақ заңдарда көзделмеген әскерилендiрiлген 
құрамалар құруға тыйым салынады», сондай-ақ «Республикада 
басқа мемлекеттердiң саяси партиялары мен кәсiптiк одақ-
тарының, дiни негiздегi партиялардың қызметiне, сондай-ақ 
саяси партиялармен кәсiптiк одақтарды шетелдiк заңды тұлғалар 
мен азаматтардың, шет мемлекеттер мен халықаралық ұйым-
дардың қаржыландыруына жол берiлмейдi». Дегенмен зайыр-
лылықты, толеранттылықты бас пайдаларына шешуге тырысып 
баққан шетелдік діни ұйымдар қоғамдық санаға іріткі салып 
жатқан жағы да жоқ емес. Қазіргі Қазақстандағы діни жағдай 
уақыт оздыра күрделеніп барады. Дін атын жамылып алпауыт 
елдердің «тонын илеп» жүргендердің көбейіп бара жатқаны 
жасырын емес. Ел бұрынғыдай діни сауатсыз емес, оңды-солын 
қарап, қарапайым халық тыныштықтың, татулық пен дәстүрлі 
құндылықтардың дінін таңдап отыр. Басынан талай қасіретті 
кешірген қазақ үшін шектен тыс діни фанатизм қажет емес. 
Қазақтың дәстүрлі сенімінде «харе кришналап» ән айту, құдай-
ды мадақтап жар салу, өзгеше ойлағаны үшін өзгенің өмірін 



197 
 

 

қиып «джиһад жасау», болмаса, «зікір» салып, есінен адасу 
болмаған. Қазақ халқының тарихи қалыптасуында дәстүр мен 
діннің сабақтастығы жарасқан үндестігінің ғасырлар қойнауына 
кететін тарихы бар. Бұл ерекшелік зайырлы мемлекетте діннің 
үйлесімді дамуына негіз болды. 

Еліміздің бірінші президенті Н.Ә.  Назарбаевтың  Қазақстан  
халқына  «Қазақстан-2050» Стратегиясы қалыптасқан мемлекет-
тің жаңа саяси бағыты» (14.12.2012) жолдауында атап кеткен-
дей, «біздің мемлекетіміздің зайырлы келбеті – Қазақстанның 
табысты дамуының маңызды шарты» болып табылады. Елі-
міздің зайырлы келбетін, діннің халықтың аражігін ашушы 
емес, консолидациялаушы дүниетаным екенін түсіндіруде 
тәуелсіздік жылдарында қарқынды дамып, бүгінгі таңда күн өте 
сұранысқа ие болып келе жатқан дінтану ғылымының орны аса 
маңызды болып отыр. 

1990 жылдардың аяғына дейін дамыған елдерде білім беру 
секуляризация үрдісінен өтіп, дін оқу бағдарламасынан ығыс-
тырылып шығарылды. Алайда, 2001 жылғы 11 қыркүйектегі 
АҚШ-тағы лаңкестік әрекеттен кейін діни экстремизм қаупінің 
күшеюіне және қоғамның плюрализациясына байланысты мем-
лекеттік білім беру бағдарламаларын қайта қарау жүргізілді 
[193].  

Осылайша, әлемнің 70-тен астам елі мемлекеттік мектеп-
терде діни сабақтардың қажет екенін мойындады. Көпшілік 
елдер үшін дінді оқыту ең қиын жұмыстардың біріне айналды. 
Елдер өсіп келе жатқан діни әртүрлілікті басқаруға, қарқынды 
көші-қон процестерінен туындаған хабарлар мен сенімдер және 
адамның бостандығына құқығы тұжырымдамаларына сәйкес 
әрекет етеді [194, б. 8].  

Осылайша, алдын ала көптеген әдістер мен тәсілдер мек-
тептерде дінді оқыту «Спектрдің бір шетінде 13 эксклюзивті 
конфессиялық бағдарламалары бар Финляндия әрбір діни топ 
үшін білім, ал екінші жағынан – канадалық Квебек провинциясы 
жалғыз, барлық мектеп оқушылары үшін міндетті дінді конфес-
сиялық емес зерттеудің инклюзивті бағдарламасы» [195, б. 8]. 

Мектептерде дінтануды оқытудың үш негізгі түрі бар [195, 
б. 145]: 



198 
 

 

1) ерекше жағдайларда діни бірлестіктер ұйымдастыратын 
оқыту діни білімге жауапкершілік сияқты, мысалы, Польшада, 
Ирландияда, Италияда; 

2) мемлекеттер арасындағы ынтымақтастықта ұйымдас-
тырылатын оқыту органдар мен діни бірлестіктер. Мұндай 
техника Австрия, Бельгия, Англия, Германия, Греция, Венгрия-
дағы өзгерістер, Ресей, Испания, Швейцарияның кейбір бөлік-
тері; 

 3) тек қана мемлекеттік ұйымдар ұйымдастыратын оқыту, 
мысалы, Дания, Эстония, Финляндия, Норвегия, Швеция, Швей-
царияның кейбір бөліктері. 

Сонымен қатар бұл пән мектепте оқытылмайтын мемле-
кеттерді мектептен тыс жерде осы пәнді үйретуге қаржы бөлі-
нетіндігін атап өту керек [196, б. 145]. 

 Жапония сияқты елдерде, олар дінтану пәнін мектептегі 
этика пәнімен ауыстырады және Францияда дін туралы білім 
тарих аясында беріледі. Сонымен қатар, Толедо жетекші нұс-
қаулықтары бойынша мемлекеттік мектептерде дінтануды 
оқытудың келесідей себептері көрсетілген [197, 19б.]: 

1. көпконфессиялы қоғамдағы өзара түсіністік үшін әртүрлі 
діни нанымдарды түсіну өте маңызды; 

2. діндерді зерттеу түсіну, өз сенімін тереңірек түсіну, өзін-
өзі қалыптастыруға және дамытуға ықпал етеді. 

3. діндерді зерделеу адамның көкжиегін кеңейтіп, адамның 
өткені және қазіргі кезең туралы түсінігін тереңдетеді; 

4. діндерді білу құрмет пен өзара әлеуметтік ұйымшыл-
дыққа  септігін тигізеді. 

Осылайша әлемдік деңгейдегі дінтанулық білімге қатысты 
мемлекетіміздің ұстанып отырған бағыты өте орынды [197,  
б. 21]. 

Дінтанулық білім беру пәнаралық болып табылады, өйткені 
діндерді зерттеу басқа сабақтас пәндерді де қамтиды. Бұл сала 
бірқатар заң жобаларымен реттеледі. Бұл бөлімде біз Қазақстан 
Республикасының Конституциясын, Білім туралы Заңын, Діни 
қызмет және діни бірлестіктер туралы заңдарды қарастырамыз. 

Қазақстан Республикасы Конституциясының 1-бабына сәй-
кес: «Қазақстан Республикасы өзін демократиялық, зайырлы, 



199 
 

 

құқықтық және әлеуметтік мемлекет ретінде орнықтырады, 
оның ең қымбат қазынасы адам және оның өмірі, құқықтары 
мен бостандықтары» [199]. 

Қазақстан Республикасының 2007 жылғы 27 шілдедегі Білім 
туралы № 319 Заңына сәйкес. 

3-бап. Білім беру саласындағы мемлекеттік саясаттың 
принциптері 

1. Білім беру саласындағы мемлекеттік саясаттың негізгі 
принциптері мыналар болып табылады: 

1) баршаның сапалы білім алуға құқықтарының теңдігі; 
2) білім беру жүйесін дамытудың басымдығы; 
3) әрбір адамның зияткерлік дамуы, психикалық-физиоло-

гиялық және жеке ерекшеліктері ескеріле отырып, халықтың 
барлық деңгейдегі білімге қолжетімділігі; 

4) білім берудің зайырлы, гуманистік және дамытушылық 
сипаты, азаматтық және ұлттық құндылықтардың, адам өмірі мен 
денсаулығының, жеке адамның еркін дамуының басымдығы; 

5) адамның құқықтары мен бостандықтарын құрметтеу; 
6) жеке адамның білімдарлығын ынталандыру және дарын-

дылығын дамыту; 
7) білім беру деңгейлерінің сабақтастығын қамтамасыз 

ететін білім беру процесінің үздіксіздігі; 
8) оқытудың, тәрбиенің және дамытудың бірлігі; 
9) білім беруді басқарудың демократиялық сипаты, білім 

беру жүйесі қызметінің ашықтығы; 
10) білім беру ұйымдарының меншік нысандары, оқыту мен 

тәрбиенің нысандары, білім беру бағыттары бойынша алуан 
түрлі болуы [200]. 

2. Білім беру ұйымдарында саяси партиялар мен діни ұйым-
дардың (бірлестіктердің) ұйымдық құрылымдарын құруға және 
олардың қызметіне тыйым салынады. 

Білім беру міндетті түрде зайырлы сипатта және білім беру 
ұйымдарында діни ұйымдарды (бірлестіктерді) құруға және 
олардың қызметіне тыйым салынғанын көруге болады. 

Жоғарыда аталғандармен қатар бұл сала «Діни қызмет және 
діни бірлестіктер туралы» 2011 жылғы 11 қазандағы No 483-IV 
Қазақстан Республикасының Заңымен реттеледі. Бұл Заң Қазақ-



200 
 

 

стан Республикасының дін саласындағы мемлекеттік саясаты 
саласындағы іргелі заңның бірі болып табылады. Осы Заң 
қабылданғаннан кейін дін саласындағы саясатқа бағытталған 
бірқатар іс-шаралар өтті. Дін істері агенттігі құрылып, кейін 
облыстық дін істері жөніндегі басқармалар мен діни салада 
консультативтік көмек көрсететін түрлі орталықтар пайда болды 
[192, б. 1]. 

Бұл Заң Қазақстан Республикасының өзін демократиялық, 
зайырлы мемлекет ретінде танытуына, әркімнің ар-ождан 
бостандығына құқығын бекітетініне, діни сеніміне қарамастан 
әркімнің теңдігіне кепілдік беретініне, ханафилік исламның 
тарихи рөлін мойындайтынына және Православиелік христиан 
діні халықтың мәдениеті мен рухани өмірін дамытуда бас- 
қа діндерге құрметпен қарайды, Қазақстан халқының рухани 
мұрасымен ұштасады, конфессияаралық келісімнің, діни төзім-
діліктің және азаматтардың діни наным-сенімдерін құрмет-
теудің маңыздылығын мойындайды. 

2-баптан. Қазақстан Республикасының діни қызмет және 
діни бірлестіктер туралы заңнамасы, онда «Қазақстан Респуб-
ликасының діни қызмет және діни бірлестіктер туралы заңна-
масы Қазақстан Республикасының Конституциясына негізделеді 
және осы Заңнан Қазақстан Республикасының нормативтік 
құқықтық актілерінен және өзге де заңдардан тұрады». Бұл Заң 
осы саладағы басқа заңдарға қайшы келмейді деген қорытынды 
жасауға болады. 

3-баптың 4-тармақшасына сәйкес: «Қазақстан Республика-
сындағы білім беру және тәрбиелеу жүйесі, рухани (діни) білім 
беру ұйымдарын қоспағанда, діннен және діни бірлестіктерден 
бөлінген және зайырлы сипатта болады». Бұл білім берудің 
зайырлылығын атап көрсетеді. 

Зайырлы білім беру жүйесін дамыту және жетілдіру қазіргі 
қазақстандық қоғамды тиімді реформалаудың ең маңызды 
шарты болып табылады. 

Мемлекеттік және басқа да оқу орындарындағы білім беру-
дің зайырлы сипаты мемлекеттің зайырлылығының маңызды 
құрамдас бөліктерінің бірі және діннің мемлекеттен, мектептің 
діннен бөлінуінің нәтижесі болып табылады. 



201 
 

 

Бiлiм берудiң зайырлылығы кез келген дiни ұстанымына 
қарамастан бiлiм беру деп түсiнiледi, онда бiлiм беру қызметi 
ешбiр түрде дiни бiрлестiктерге бағынбайтын, бiлiм беру дiни 
қызметшiлердiң кәсiби дiни даярлығына, қандай да бiр дiндi 
үйретуге немесе тануға бағытталмаған. 

Білім берудегі зайырлылық қағидатын жүзеге асыру және 
сақтау көрсеткіштері келесі өлшемдер болып табылады: 

- мемлекеттік білім беру жүйесінде міндетті дін инсти-
туттарын құруға жол бермеу; 

- әркімнің оқу орындарына түсу құқықтарының теңдігі 
және сеніміне немесе дінге деген көзқарасына қарамастан білім 
алуы; 

- білім беру қызметінің мекемелерінің ішкі құрылымы мен 
зайырлылығы; 

- оқу орындарын басқарудың дербестігі діни рұқсат немесе 
қысымнан, діни бірлестіктердің араласуынан, жүйені басқаруда 
оларға қандай да бір өкілеттіктерді беруге жол бермеу; 

- зайырлы оқу орындарында діни культтің қызметшілерін 
оқытуға жол бермеу; 

- кәсіби этиканың зайырлылығы; 
- зайырлы мемлекеттік білім стандарттары; 
- қолданылатын оқу бағдарламалары мен оқу жоспар-

ларының әдебиеттің діни бейтараптығы; 
- оқу орындарының оқытуды бағыттамауы мектеп және 

студент жастарды діни бірлестікке тарту үшін дін туралы білім; 
- алдын алу бойынша мемлекеттік бақылауды жүзеге асыру 

өшпенділікті немесе араздықты қоздыратын, жеке адамның 
немесе адамдар тобының діни ұстанымы бойынша төмендігін 
төмендететін немесе насихаттайтын оқу бағдарламалары мен 
оқу әдебиеттерінің ережелерін пайдаланған. 

- діни киім элементтері мен белгілерді ашық киюге тыйым 
салу білім беру мекемесінің оқу-әдістемелік және әкімшілік 
органына дінге қатыстылығы. 

Жоғарыда аталған Заңдардың талаптарының орындалуына 
және сақталуына жергілікті уәкілетті органдар жауапты. 

Атап айтқанда, бұл Заңдар Қазақстан Республикасының 
жоғары оқу орындарындағы діни білім беруді реттейтін тиімді 



202 
 

 

заң жобалары болуымен қатар, Қазақстанның діни саласын 
реттейді. Қазақстан Республикасының дін саласындағы мемле-
кеттік саясаты туралы келесі тарауда айтатын боламыз. 

Қазақстан Республикасы Тәуелсіздік алғаннан бері дін 
саласындағы өзінің мемлекеттік саясатын жүргізіп келеді. «Діни 
сенім бостандығы және діни бірлестіктер туралы» Қазақстан 
Республикасының 1992 жылғы 15 қаңтардағы No 1128-ХІІ 
Заңының қабылдануымен мемлекеттік саясаттың осы саласын 
реттеу басталды. 

Дін саласындағы мемлекеттік саясатты қалыптастырған 
кезде Қазақстан дініне қарамастан адамдардың теңдігі, олардың 
ар-ождан және діни сенім бостандығына құқықтары, оның 
ішінде бостандық туралы ұстанымдарды бекітетін нормаларды 
қамтитын халықаралық құжаттардың тұтас тобына сүйенді. 
ешбір дінді ұстанбау, соның ішінде: 

- 1948 жылғы 10 желтоқсандағы Адам құқықтарының 
жалпыға бірдей декларациясы (18-бап, 29-баптың 2-тармағы); 

- Еуропа Кеңесінің 1950 жылғы 4 қарашадағы Құқықтар мен 
негізгі бостандықтарды қорғау туралы конвенциясы (9. 14, 16-
баптар); 

- 1966 жылғы 19 желтоқсандағы Азаматтық және саяси 
құқықтар туралы халықаралық пакт (2, 18-баптар, 2-тармақ, 20, 
26, 27-баптар); 

- 1975 жылғы 1 тамыздағы Еуропадағы қауіпсіздік және 
ынтымақтастық жөніндегі кеңестің қорытынды актісі; 

– 1981 жылғы 25 қарашадағы Дінге немесе сенімге негіз-
делген төзімсіздік пен кемсітушіліктің барлық нысандарын жою 
туралы Декларация (1-бап, 2-баптың 2-тармағы, 4, 6-баптар); 

- 1992 жылғы 18 желтоқсандағы Ұлттық немесе этникалық, 
діни және тілдік азшылықтарға жататын адамдардың құқықтары 
туралы декларация (4-бап) және адамдардың ар-ождан бос-
тандығы құқықтарының сақталуын қамтамасыз ету жөнін- 
дегі мемлекеттердің міндеттерін белгілейтін басқалар [192,  
б. 2]. 

Қазақстан Республикасы Дін істері және азаматтық қоғам 
министрлігі 2016 жылдың қыркүйегінде құрылды және осы 
ведомствоның негізгі қызметі мыналар болып табылады: 



203 
 

 

1. «Діни қызмет және діни бірлестіктер туралы» Заңына сәй-
кес діни қатынастарды реттеу. 

2. Азаматтық қоғамдағы қатынастарды реттеу. 
3. Мемлекеттік жастар саясатын жүзеге асыру. 
Дін саласына келетін болсақ, жалпы еліміздегі діни ахуал 

тұрақты және мемлекеттік органдардың бақылауында екенін 
айта кеткен жөн. Ал жалпы, бұл салада ашық текетірес, қоғамға 
қарсы ашық көріністер жоқ екенін де айта кеткен жөн. Елімізде 
18 ірі конфессиялық топтың мүддесін білдіретін 3500-ге жуық 
ресми тіркелген діни бірлестіктер жұмыс істейді. Барлық діни 
бірлестіктер 2011 жылы қабылданған «Діни қызмет және діни 
бірлестіктер туралы» Заңның аясында ресми тіркеліп, жұмыс 
істейді. 

Екі мыңжылдықтар тоғысында дүниетаным мен өмір салты 
жүйесі ретінде діннің рөлі айтарлықтай өсті. Халықтың әртүрлі 
топтары өкілдерінің қоғам өмірінің рухани, оның ішінде діни 
құрамдас бөлігіне деген қызығушылығы артты. 

Елімізде түрлі діндер мен конфессиялар өкілдерінің қатар 
өмір сүруі мен тиімді өзара әрекеттесуі үшін қолайлы жағдайлар 
қалыптасты. Қазақстандағы конфессияаралық қарым-қатынас 
үлгісі басқа елдер үшін бірегей үлгі болды.  

Дегенмен, дін рөлінің артуына байланысты халықтың бір 
бөлігінің діни өмірінің келеңсіз жақтары да әшкереленді. Атап 
айтқанда, елімізде зайырлы қоғамда қалыптасқан іргетастарға 
қарсылық білдіретін азаматтар көбейді. Оның үстіне дінге 
сенетін халықтың бір бөлігі агрессия мен діни радикализмнің 
шектен шыққан түрлерін көрсете бастады, бұл елдің және оның 
азаматтарының қауіпсіздігі мен тұрақтылығына қауіп төндірді.  

Қалыптасқан тенденцияларды ескере отырып, тұрақтылық 
пен қауіпсіздікті нығайту, қоғамдағы келісімді, бейбітшілік пен 
келісімді қамтамасыз ету, сондай-ақ жастарды және қазақстан-
дықтардың бүкіл жас ұрпағын қауіп-қатерден қорғау бөлігінде 
зайырлы мемлекетке халықтың негізгі өтініштері жолданды. 
діни экстремизм мен терроризмнің әсері. 

2011 жылы «Діни қызмет және діни бірлестіктер туралы» 
Қазақстан Республикасының жаңа Заңының қабылдануы заман-
ның өзекті талабы, мемлекеттің дін саласындағы өзінің стра-



204 
 

 

тегиялық бағытын мүлде жаңа геосаяси жағдайда айқындау 
кезеңі болды. Әңгіме жалған діни экстремизм мен терроризмнің 
Қазақстанға әсеріне байланысты ел үшін жаңа сын-қатерлер мен 
қауіптердің пайда болуы, сондай-ақ діни құндылықтарға тіке-
лей әсер ететін дәстүрлі құндылықтардың жойылу процесінің 
басталуы туралы болып отыр бұл өз алдына адамдардың діни 
тұрақтылығына тікелей әсер етуі мүмкін. 

Бұл ретте Заң мемлекеттік-конфессиялық қатынастарды 
жетілдіруге, мемлекеттің тұрақтылығын қамтамасыз етуге және 
дінді деструктивті мақсатта пайдалану жағдайларын азайтуға 
бағытталған. 

«Діни қызмет және діни бірлестіктер туралы» Қазақстан Рес-
публикасы Заңының негізгі ережелері Қазақстан Республика-
сының Конституциясына (Негізгі Заңына) негізделген.  

Заңнамада мынадай негізгі ережелер нақты көрсетілген: 
– мемлекет діннен және діни бірлестіктерден бөлінген; 
– діни бірлестіктер мен Қазақстан Республикасының азамат-

тары, шетелдіктер мен азаматтығы жоқ адамдар, олардың дінге 
көзқарасына қарамастан, заң алдында тең; 

– ешбір дінді мемлекеттік немесе міндетті дін ретінде орна-
туға болмайды; 

– Қазақстан Республикасындағы білім беру және тәрбиелеу 
жүйесі, рухани (діни) білім беру ұйымдарын қоспағанда, дін- 
нен және діни бірлестіктерден бөлінген және зайырлы сипатқа  
ие; 

– заңды діни қызметке кедергі келтіруге, жеке адамдардың 
дінге көзқарасына байланысты азаматтық құқықтарын бұзуға 
немесе діни сезімдерін қорлауға, белгілі бір дінді ұстанушылар 
қастерлейтін объектілерді, ғимараттарды және орындарды 
қорлауға жол берілмейді; 

- Қазақстандағы әрбір адамның Қазақстан Республикасының 
заңнамасына сәйкес діни немесе өзге де нанымдарды ұстануға, 
оларды таратуға, діни бірлестіктердің қызметіне қатысуға және 
миссионерлік қызметпен айналысуға құқығы бар; 

- ешкімнің де өзінің діни сенімі бойынша Қазақстан Респуб-
ликасының Конституциясында және заңдарында көзделген мін-
деттерді орындаудан бас тартуға құқығы жоқ; 



205 
 

 

- дін қызметкерлері, миссионерлер, діни бірлестіктердің 
жетекшілері немесе қатысушылары (мүшелері) болып табы-
латын республика азаматтары саяси өмірге Қазақстан Респуб-
ликасының барлық азаматтарымен тең негізде тек өз атынан 
қатыса алады. 

Құжатта дінді және діни бірлестіктерді мемлекеттен бөлу 
қағидаты негізінде құрылған мемлекеттің қызметі нақты айқын-
далған, ол мынадай: 

- Қазақстан Республикасы азаматының, шетелдiктiң және 
азаматтығы жоқ адамның өзiнiң дiнге көзқарасын және дiни 
сенiмдiлiгiн анықтауына, ата-анасының немесе олардың өзге де 
заңды өкiлдерiнiң нанымына сәйкес балаларды тәрбиелеуiне 
араласпау; мұндай тәрбие баланың өмірі мен денсаулығына 
қауіп төндіретін, оның құқықтарын бұзатын және жауапкер-
шілігін шектейтін, сондай-ақ Қазақстан Республикасының конс-
титуциялық құрылысына, егемендігі мен аумақтық тұтастығына 
қарсы бағытталған жағдайларда; 

- мемлекеттік органдардың функцияларын орындауды діни 
бірлестіктерге жүктемеуге; 

- діни бірлестіктердің қызметі Қазақстан Республикасының 
заңдарына қайшы келмейтін болса, діни бірлестіктердің қыз-
метіне араласпауға; 

- Қазақстан Республикасының азаматтары, шетелдiктер мен 
азаматтығы жоқ адамдар, дiнге сенетiн және оны ұстанбайтын 
адамдар арасында, сондай-ақ әртүрлi дiни бiрлестiктер арасында 
өзара төзiмдiлiк пен құрмет қатынастарын орнатуға жәрдемдесу. 

Өз кезегінде діни бірлестіктер заңға сәйкес: 
- мемлекеттік органдардың қызметіне араласпауға және 

олардың функцияларын орындамауға; 
- саяси партиялардың қызметіне қатыспауға, оларға қар-

жылық қолдау көрсетпеуге, саяси қызметпен айналыспауға; 
– Қазақстан Республикасының заңнамасымен реттелетін 

барлық талаптарды сақтауға міндетті. 
Заңнамада партиялардың діни негіздегі қызметі, мақсаттары 

мен іс-әрекеттері мемлекетте бір діннің үстемдігін орнатуға, 
діни араздықты немесе өшпенділік тудыру, оның ішінде олар-
мен байланысты діни бірлестіктерді құру және олардың қызметі 



206 
 

 

зорлық-зомбылықпен немесе күш көрсетуге шақырумен және 
басқа да заңсыз әрекеттермен байланысты болмау керек деп 
нақты көрсетілген. 

Қазақстан Республикасының заңдарында белгiленген тәр-
тiппен тiркелмеген дiни бiрлестiктердiң қызметiне, сондай-ақ 
Қазақстан Республикасының азаматтарын, шетелдiктер мен аза-
маттығы жоқ адамдарды олардың дiнге көзқарасын анықтау кезiнде 
қандай да болсын мәжбүрлеуге жол берiлмейтiнi атап өтiледi. 

Сонымен бірге, заңда Қазақстан Республикасының азамат-
тарына, шетелдіктерге және азаматтығы жоқ адамдарға зорлық-
зомбылық көрсетуге немесе олардың денсаулығына өзге де зиян 
келтіруге, не ерлі-зайыптылар арасындағы некені бұзуға (отба-
сының бұзылуы) байланысты діни бірлестіктердің қызметі анық 
көрсетілген не адамгершілікке нұқсан келтіретін, адам мен 
азаматтың құқықтары мен бостандықтарын бұзатын, азаматтарды 
Қазақстан Республикасының Конституциясында және заңдарын- 
да көзделген өз міндеттерін орындаудан бас тартуға итермелей- 
тін отбасылық қатынастарды тоқтатуға және Қазақстан Респуб-
ликасының заңнамасын өзге де бұзушылықтар жол берілмейді;  

Сондай-ақ Қазақстан Республикасы азаматтарының, шетел-
дiктер мен азаматтығы жоқ адамдардың материалдық немесе 
өзге де тәуелдiлiгiн пайдалана отырып, не алдау арқылы дiни 
бiрлестiктен шығамын деп қорқытуға да жол берiлмейдi. 

Дiни бiрлестiкке қатысушыларды (мүшелерiн) және дiни 
ұстанушыларды дiни бiрлестiктiң, оның басшыларының және 
басқа да қатысушыларының (мүшелерiнiң) пайдасына өздерiнiң 
мүлкiн иелiктен шығаруға мәжбүрлеуге жол берiлмейдi. 

Дін мен діни нанымдарды пайдалана отырып, мемлекеттік 
органдардың қызметін ретсіздендіруге, олардың бірқалыпты 
жұмыс істеуіне кедергі келтіруге, елдегі бақылаушылық деңгейін 
төмендетуге қабілетті шешімдер қабылдауға және іс-әрекеттерге 
жол берілмейді. 

Дiни бiрлестiктiң басшысы кәмелетке толмағандардың ата-
анасының бiрiнiң немесе оның басқа да заңды өкiлдерiнiң қар-
сылығымен кәмелетке толмағандарды дiни бiрлестiк қызметiне 
тартуға және (немесе) қатысуына жол бермеу жөнiнде шаралар 
қолдануға мiндеттi. 



207 
 

 

«Діни қызмет және діни бірлестіктер туралы» Қазақстан 
Республикасы Заңының жоғарыда аталған нормативтік нор-
маларын іске асыру еліміздегі діни қатынастарды реттейтін 
тиісті тиімді құқықтық базаны әзірлеуге және қалыптастыруға 
мүмкіндік берді. 

Заңды іске асыру шеңберінде 15 заңға тәуелді акт әзірленді 
және қабылданды, оларда мемлекеттік конфессиялық саясаттың 
аса маңызды бағыттары мен бағыттары бойынша мемлекеттік 
көрсетілетін қызметтер бойынша нұсқаулықтар, стандарттар 
мен регламенттер бекітілді. 

Жалпы, бүгінде діни қызмет саласындағы барлық проце-
дуралар мен ережелер ретке келтірілген. Діни ғимараттар- 
ды салудың, діни рәсімдерді өткізуге арналған үй-жайлардың 
діни ғимараттардан тыс жерде орналасуының, діни әдебиет-
терді таратудың, миссионерлік қызметті жүзеге асырудың, 
діни әдебиетттерге діни сараптама жүргізудің және т.б. тара-
туға арналған арнайы үй-жайлардың нақты нормалары бекі-
тілді. 

Зайырлы Қазақстанның дінге қатысты заңнамасы шын 
мәнінде ар-ождан және діни сенім бостандығын қорғаудың 
кепілі болып табылатынын, бұл өз кезегінде ұлтаралық және 
конфессияаралық толеранттылықты нығайтуға, еліміздің тұрақ-
ты және прогрессивті дамуына зор үлес қосып отырғанын ерек-
ше атап өткен жөн. 

Дін саласындағы мемлекеттік саясаттың негізгі принциптері 
және адамның ар-ождан және діни сенім бостандығына құқығы 
Қазақстан Республикасының дін саласындағы мемлекеттік 
саясаты жалпы алғанда елдің тұрақты үдемелі дамуын қам-
тамасыз етуге, адам мен азаматтың танылған құқықтары мен 
бостандықтарына кепілдік беруге, танылған жалпыға бірдей 
және діни қағидалар негізінде қоғамның рухани жаңғыруына 
бағытталған құндылықтар. 

Осыған байланысты республикадағы мемлекеттік саясат 
бірқатар іргелі ережелерге/қағидаларға негізделген. 

Осылайша, біздің республикамыздағы мемлекет пен діни 
бірлестіктер арасындағы қарым-қатынас үлгісі демократиялық 
принциптерге негізделген, оның ішінде: 



208 
 

 

– адам құқықтары мен бостандықтарын құрметтеу қағи-
даты; 

– қоғамдық және діни мүдделердің теңгерім принципі; 
– сындарлы қарым-қатынас пен серіктестік қағидаты; 
– сондай-ақ өзара түсіністік пен өзара әрекеттестікке ұмтылу 

принципі. 
Жоғарыда айтылғандардың контекстінде діни сенім бостан-

дығы саласындағы мемлекеттік саясаттың негізінде жатқан 
қағидаттарды белгілеу қажет, олар: 

- бейтараптық принципі; 
- толеранттылық принципі; 
- паритет принципі. 
Негізгі қағидалардың бірі болып табылатын мемлекеттің 

бейтараптығы қағидатын сақтау діни бірлестіктердің ішкі 
істеріне араласпауды қамтиды. 

Бейтараптық принципі бойынша мемлекет: 
- өз азаматтарының дінге деген көзқарасын бақылауға; 
- егер бұл заңға қайшы келмесе, діни ілімдердің, сондай-ақ 

діни рәсімдердің мазмұнына араласуға құқығы жоқ. 
Мемлекеттің діни бірлестіктерден бөлінуі конфессиялардың 

қызметін құқықтық реттеуді білдіреді, бұл мемлекеттік-кон-
фессиялық қатынастардағы қажетті тепе-теңдікті, діни бір-
лестіктердің құқықтық қызметін, олардың заң алдындағы тең-
дігін қамтамасыз етеді. 

Сонымен қатар, діни бірлестіктердің қызмет еркіндігі шексіз 
болуы мүмкін емес екені анық. Сонымен, Қазақстан Консти-
туциясының 22-бабына сәйкес ар-ождан бостандығы құқығын 
жүзеге асыру адамның және азаматтың жалпыға бірдей құқық-
тары мен мемлекет алдындағы міндеттерін туғызбауға немесе 
шектемеуге тиіс [198]. 

Заңнамада тікелей заңда белгіленген негіздерден басқа,  
діни қызметке шектеу қоюға жол берілмейтіндігін белгілейті- 
нін атап өткен жөн. 

Жоғарыда айтылғандардан шығатыны, Қазақстанда ешбір 
дін, ешбір діни бірлестік заңмен белгіленген, артықшылық- 
тар мен жеңілдіктерді пайдаланбайды, сондай-ақ басқалармен 
салыстырғанда шектеулерге ұшырамайды. 



209 
 

 

Паритет принципі барлық діни бірлестіктер мен әртүрлі 
конфессия өкілдерінің заң алдындағы теңдігін анықтайды. 
Демек, зорлық-зомбылыққа, конституциялық құрылысты құла-
туға, билікті өзгертуге, яғни қазақ мемлекетінің заңын бұзуға 
шақыратын кез келген діни бірлестік еркін жұмыс істемеуі 
керек. 

Республиканың дін саласындағы мемлекеттік саясатының 
негізінде жатқан қағидаттардың сипатты белгілерін қорытын-
дылай келе, мынаны айту керек: 

- мемлекет ар-ождан және дін бостандығы мәселелерінде 
бейтарап; 

- мемлекет ешбір дінді немесе діни дүниетанымды жақта-
майды; 

- ешбір дінге артықшылық бермейді және қолдау көрсет-
пейді. 

Жоғарыда аталған заңдар мен ережелермен қатар, Қазақ-
станда 2011 жылдан бері орын алған лаңкестік әрекеттер мен 
діни экстремизмнің өршуін ескере отырып, мемлекет дін сала-
сына деген көзқарасын қайта қарауға кірісті. Осы талпыныс-
тардың нәтижесі екі құжат болып көрініс тапты: 2013-2017 жыл-
дарға арналған Қазақстан Республикасында діни экстремизм 
мен терроризмге қарсы іс-қимыл жөніндегі мемлекеттік бағ-
дарлама және 2017 жылдың  20 маусымында бекітілген Қазақ-
стан Республикасының дін саласындағы мемлекеттік саясаты- 
ның 2017-2020 жылдарға арналған жаңа тұжырымдамасы. 

Осы орайда біз бұл құжаттарға тоқталғымыз келеді, өйткені 
олар Қазақстан Республикасы азаматтарының құқықтары мен 
бостандықтарының да кепілі болып табылады. 

Қазақстан Республикасының дін саласындағы мемлекеттік 
саясатының 2017-2020 жылдарға арналған тұжырымдамасы 
(бұдан әрі – Тұжырымдама) дінді деструктивті мақсатта пай-
далануға жол бергізбейтін мемлекеттік-конфессиялық және 
конфессияаралық қатынастарды жетілдіру, мемлекеттің зайыр- 
лы негіздерін нығайту жөніндегі ресми көзқарастар жүйесін 
білдіреді.  

Бұл Тұжырымдама діни саладағы негізгі тенденциялар мен 
сипаттарды талдау негізінде 2020 жылға дейінгі діни саладағы 



210 
 

 

мемлекеттік саясаттың стратегиялық мақсаттары мен негізгі 
бағыттарын айқындайды. 

Тұжырымдаманың құқықтық негізін Қазақстан Республи-
касының Конституциясы, «Діни қызмет және діни бірлестіктер 
туралы», «Коммерциялық емес ұйымдар туралы», «Экстре-
мизмге қарсы іс-қимыл туралы» Қазақстан Республикасының 
заңдары және Қазақстан Республикасының өзге де нормативтік 
құқықтық актілері,  Қазақстан Республикасы ратификациялаған 
халықаралық шарттары құрайды. 

Тұжырымдаманы әзірлеу қажеттілігі «Қазақстан-2050: 
қалыптасқан мемлекеттің жаңа саяси бағыты» Стратегиясында, 
Елбасының «100 нақты қадам: баршаға арналған заманауи 
мемлекет» Ұлт жоспарында айқындалған міндеттерден туындап 
отыр. Қазақстан Республикасы Президентінің «Қазақстан- 
ның үшінші жаңғыруы: жаһандық бәсекеге қабілеттілік» атты 
Қазақстан халқына Жолдауының «Институционалдық қайта 
құрулар, қауіпсіздік және сыбайлас жемқорлыққа қарсы күрес» 
бесінші басымдығы, Мемлекет басшысының Қазақстан Респуб-
ликасы Президентінің «Қазақстанның үшінші жаңғыруы: жаһан-
дық бәсекеге қабілеттілік» атты Қазақстан халқына Жол-
дауындағы «Институционалдық қайта құрулар, қауіпсіздік және 
сыбайлас жемқорлыққа қарсы іс-қимыл» діни сала, сондай-ақ 
конфессияаралық келісімді бұзуы мүмкін кез-келген әрекет- 
терді конституциялық емес деп тану туралы Конституцияның  
39-бабының 2-тармағын жүзеге асыру. 

Қазақстан Республикасының дін саласындағы мемлекеттік 
саясатының 2017-2020 жылдарға арналған тұжырымдамасы 
(бұдан әрі – Тұжырымдама) мемлекеттік-конфессиялық және 
конфессияаралық қатынастарды жетілдіру, дінді деструктивті 
мақсатта пайдалануға жол бермеу, мемлекеттің зайырлы негіз-
дерін нығайту жөніндегі ресми көзқарастар жүйесі болып 
табылады. 

Тұжырымдама дін саласындағы мемлекеттік саясатты 
әзірлеуге, нормативтік құқықтық актілер жүйесін жетілді-
руге, еліміздегі діни саланы реттеудің әлеуметтік-эконо-
микалық, саяси және басқарушылық шараларына негіз болуға 
тиіс. 



211 
 

 

Тәуелсіз Қазақстанның заңнамалық құжаттарында аза-
маттардың діни сенім бостандығы құқығын сақтау мәселелеріне 
ерекше назар аударылады. Ар-ождан және діни бостандығын 
қамтамасыз ету көпконфессиялы еліміз үшін қашанда өзекті 
тақырып болып табылады. 

Кеңес үкіметі үстемдік құрған кезеңде дінге, діни ғұрып-
тарды атқаруға, діни тәрбие мен діни білім алуға барынша 
кедергі жасалды. Діни мазмұндағы қоғамдық құндылықтардың 
мән-мазмұны мақсатты түрде төмендетілді. Мемлекеттік тұр-
ғыда діни сенімді жоққа шығаратын атеистік идеологияға қол-
дау көрсетілді. Сұрапыл тарихи оқиғалар желісінде Қазақ-
стандағы ислам тамырынан ажырап, өзінің дәстүрлі арнасынан 
қол үзіп қалды. 

Тәуелсіздік алғаннан кейін 1992 жылдың 15 қаңтарында 
Қазақстан Республикасының «Діни сенім бостандығы және 
діни бірлестіктер туралы» заңы қабылданғаннан соң діни 
жағдай түзеле бастады. Дінге өркениетті көзқарас қалыптасып, 
дін еркіндігі демократиялық қағидалардың бір бөлігіне айналды. 
Ал 2011 жылы 11 қазанда қабылданған Қазақстан Респуб-
ликасының «Діни қызмет және діни бірлестіктер туралы» заңы 
діни қатынастарды реттеу және діни сенім бостандығын қам-
тамасыз ету бағытындағы шараларды жаңа заңнамалық деңгей-
ге көтерді. 

Қазіргі таңда Қазақстан Республикасы өзін құқықтық, демо-
кратиялық және зайырлы мемлекет ретінде орнықтыра отырып, 
адамның және азаматтардың діни сенім бостандығы құқығы-
ның сақталуына ұдайы көңіл бөледі. Қазақстандағы мемлекет 
пен діннің арақатынасы, азаматтардың дінге қатыстылығы ҚР 
Конституциясы, Азаматтық кодексі, «Діни қызмет және       діни 
бірлестіктер туралы» заңы және тағы басқа бірқатар заңнама-
лық, нормативтік-құқықтық актілер арқылы реттеледі. 

Қазақ жері тарихи жағдайларға байланысты ислам, христиан, 
буддизм, конфуциандық сияқты ұлы өркениеттерге негіз болған 
әлемдік және дәстүрлі діндердің өкілдерінен және 130-дан астам 
ұлт пен ұлыстардан құралған өзара сыйластықпен өмір сүретін 
қоғамның қасиетті мекеніне айналды. Біздің шексіз кең байтақ 
даламыз өзіне алуан түрлі өркениет пен мәдениетті сіңірді. 



212 
 

 

Қазіргі Қазақстан – қөпэтностық және көпконфессиялы мемлекет. 
Сондықтан Қазақстан мемлекетінің демократиялық сипаты әр 
түрлі әлеуметтік топтардың дүниетанымдық және мәдени 
ерекшеліктерін ескеруді қарастырады. Қазақстанда түрлі ұлттар 
мен конфессиялардың бейбіт қатар өмір сүруі үшін қажетті 
құқықтық және ұйымдық жағдайлар жасалған әрі конфес- 
сияаралық қатынастарды үндестіруге бағытталған бірыңғай  
мемлекеттік саясат қалыптасқан. 

Қазақстан Республикасы діндер мен өркениеттер үнқаты-
суын ұйымдастыру саласындағы бірқатар маңызды халықара- 
лық бастамалардың авторы болып та табылады. 

Қазақстан Республикасының Конституциясы елдің әрбір 
азаматына ар-ождан бостандығы құқығына кепілдік береді. ҚР 
Конституциясының 22- бабының 2 тармағына сәйкес ар-ождан 
бостандығы құқығын жүзеге асыру жалпы адамдық және аза-
маттық құқықтар мен мемлекет алдындағы міндеттерге бай-
ланысты болмауға немесе оларды шектемеуге тиіс. 

Азаматтық және саяси құқықтар туралы халықаралық пакті- 
нің 18-бабына сәйкес «Дінге сену немесе наным-сенімдерін 
тұту еркіндігі тек қана қоғам қауіпсіздігін, тәртіпті, денсаулық 
пен имандылықты, сондай-ақ басқалардың негізгі құқықтары 
мен бостандықтарын қорғау үшін, заңмен белгіленген шек-
теулермен ғана шектелуі тиіс» [199]. 

Қазақстан мемлекеті зайырлылығының конституциялық 
қағидаты мемлекетті діни бірлестіктерден бөліп қарастырады 
[199]. Мемлекеттік басқару және жергілікті өзін-өзі басқару 
органдары қызметтері мен діни бірлестіктер қызметінің алмас-
тырылуына жол берілмейді. Дегенмен, азаматтардың білім беру 
саласындағы қажеттіліктерін қанағаттандыру мәселелерінде 
мемлекеттік басқару органдары мен діни бірлестіктердің өзара 
әрекеттесуі мемлекеттің зайырлылық қағидаттарына қайшы 
келмейді. Мұндай өзара әрекеттесу, бірлесу көптеген заманауи 
демократиялық зайырлы мемлекеттердің тәжірибесінде бар әрі 
кең таралған. 

Қазақстан Республикасының Конституциясында Қазақстан 
зайырлы мемлекет деп жарияланды. Ешбір дінді мемлекеттік 
деп немесе міндетті дін ретінде орнатуға болмайды. Мемлекет-



213 
 

 

тік және кез-келген оқу орындарында білім берудің зайырлы 
сипаты бекітілген. Діни бірлестік мемлекеттік органдардың, 
мемлекеттік мекемелердің және жергілікті өзін-өзі басқару 
органдарының функцияларын орындамауы керек. Заңнамалық 
актілер демократияны, гуманизмді, жалпыадамзаттық құнды-
лықтарды, жеке тұлғаның еркін дамуын, білім берудің зайырлы 
сипаттағы автономиясын жариялайды. Төзбеушілік пен кем-
сітушілікті жоюдың негізгі қағидасы – баланың мүддесі. Дін 
мен білімнің ықпалдастығы мәселелері бойынша одан әрі 
шығармашылық жұмыс қажет. 

Үшінші бөлімді қорытындылай келе, мемлекеттің дін сала-
сындағы саясатын жүзеге асыруда дінтанулық білім беру 
бағдарламаларының маңыздылығы артып, дінтанулық ғылым 
өзекті екенін көрдік. Дін саласындағы мемлекеттік саясатты 
жүзеге асырудағы дінтанулық білімнің басты мақсаты – мем-
лекеттің зайырлылығын нығайта түсу. Қазақстандықтардың 
ұлттық салт-дәстүр мен дін сабақтастығына бағдарлануын, 
адамның ар-ождан және діни сенім бостандығы құқығы сақ-
талуын, ханафилік исламның тарихи рөлін мойындайтынын 
және басқа діндерге құрметпен қарайтынын Қазақстан хал-
қының рухани мұрасымен біте қайнасқан конфессияаралық 
келісім, діни төзімділік және азаматтардың діни наным-сенім- 
дерін құрметтеу негізінде қалыптастыруда дінтанулық білімнің  
рөлі жоғары екенін нақтыладық. Дінтанулық білімге қатысты 
ақпаратты жүйелі жинақтау, сараптау ретінде алынған зерттеу 
әдісінің өлшемдері мен көрсеткіштерін таңдау мен негіздеу, 
шешім қабылдауды жақсарту, қоғамды ақпараттандыру ісінде 
мемлекеттік бағдарламаларға негіз бола алатын және мем- 
лекеттің дін саласындағы саясатын жүргізуде аса маңызды 
болатын ақпараттарды жинақтадық. 

Қазақстан Республикасының мемлекетік саясаты дін мен 
мемлекетті бір бірінен бөлек қою зайырлылық қағидаты. Осы 
қағидатқа сәйкес дінтанулық білім осы зайырлылық қағидаты 
аясында жұмыс істейді, мемлекеттік мекемелерде берілетін 
білім осы Қазақстан Республикасының заңнамасына сәйкес 
мемлекеттік саясатты жүзеге асыру бағытында жүзеге асыры-
лады. Осыған байланысты дінтанулық білім берудің бола-



214 
 

 

шақтағы перспективасы зайырлылық қағидатына сай жүзеге 
асырыла береді деген ойдамыз. Дінтанулық білім берудің даму 
перспективасы мемлекеттің даму саясатына сай құрылады.  Бұл 
өз кезегінде дінтанулық білім беру бағдарламаларының маз-
мұны, дінтанушы мамандардың сапасы, біліктілігіне тікелей 
байланысты.  

Келесі кезекте, елімізде және әлемде өзекті болып отырған  
мәселе экстремизм, терроризм және радикализмның өршуі. 
Қоғамда көрініс тауып отырған осындай құбылыстарды зерттеу 
және сараптау дінтанушы маманның басты міндеті. Десе де 
дінтанулық білімді дамыту экстремизм мен радикализммен 
күресу мәселесінде мемлекеттің рөлі орасан әрі мемлекеттік 
тұрғыда реттеу аса маңызды. Дінтанушы маманның, білім беру 
бағдарламаларының сапасын қоғам сұраныстарына сай жақ-
сарту, жеке білім беру траекторияларын жасау,  мемлекеттік 
күштік құрылымдармен бірлесе отырып студенттердің тәжі-
рибеден өту алаңын ұлғайту және халықаралық білім сала-
сындағы бәсекелестікке сай дінтанулық білімнің даму перспек-
тиваларына негіз бола алады.  

Дін саласындағы мемлекеттік саясатты ары қарай дамыта 
түсуде тағы бір мәселе – ел аумағында көп этностар арасындағы 
бірлік пен ынтымақтастықты нығайтып, Қазақстан Респуб-
ликасының дін саласындағы саясаты аясында дінтанулық 
білімді дамытудың маңызы зор. 
  



215 
 

 

ҚОРЫТЫНДЫ 
 
Қазіргі кезеңдегі жаһандық өркениеттік өзгерістер, мәде-

ниеттер мен діндер арасындағы өзара ықпалдастықтың күшеюі, 
діни сана мен діни тәжірибенің қоғам өміріндегі орнының артуы 
– дінтанулық білімнің теориялық және практикалық маңызын 
күрт арттырып отыр. Осы тұрғыдан алғанда, дінтану ғылы-
мының қазіргі жай-күйі мен даму болашағын саралау, білім беру 
кеңістігіндегі орнын айқындау – өзектілігі жоғары, стратегия-
лық маңызы бар мәселе. 

Жүргізілген зерттеу нәтижелері дінтанулық білім берудің 
тек діни құбылысты түсіндіру ғана емес, сонымен қатар мәде-
ниетаралық диалогты дамыту, рухани қауіпсіздікті қамтамасыз 
ету, экстремизм мен радикализмге қарсы иммунитет қалып-
тастыру, дүниетанымдық плюрализмді орнықтыру сияқты 
көпқырлы міндеттерді атқаратынын көрсетті. Дін туралы білім 
беру – зайырлы мемлекеттің ғылыми-педагогикалық жүйесі- 
нің ажырамас бөлігі ретінде қарастырылуға тиіс. 

Зерттеу барысында дінтану пәнінің құрылымы мен маз-
мұнына, әдіснамалық негіздеріне, оның білім беру жүйесіне 
енгізілу ерекшеліктеріне, сондай-ақ бұл саланы институцио-
налдық деңгейде дамыту мәселелеріне жан-жақты талдау 
жасалды. Қазақстандағы дінтанулық білім берудің қалыптасуы 
мен даму үдерісі тарихи-мәдени, әлеуметтік-саяси, құқықтық 
және ғылыми-философиялық факторлармен тығыз байланысты 
екені анықталды. Осы факторлардың өзара ықпалы нәтижесінде 
ұлттық дінтанулық мектептің өзіндік моделін қалыптастыру 
қажеттілігі туындап отыр. 

Зерттеу көрсеткендей, дінтанулық білім беру тек жоғары оқу 
орындарына тән мамандықтық бағдардағы бағыт ретінде емес, 
сонымен қатар жалпы білім беру жүйесінің барлық сатысына 
енуі тиіс базалық дүниетанымдық пән ретінде қарастырылуы 
қажет. Бұл пәннің мақсаты – діни сенімге үгіттеу немесе діни 
білім беру емес, қайта қоғамның діни сауаттылығын арттыру, 
жастардың діни радикализмге қарсы иммунитетін қалыптас-
тыру, зайырлы көзқарасты, сындарлы ойлауды, гуманистік құн-
дылықтар мен әлеуметтік жауапкершілікті дамыту. Сондықтан 



216 
 

 

дінтану пәні – рухани қауіпсіздікті қамтамасыз ететін ұлттық 
идеологияның маңызды құрамдас бөлігі ретінде қарастырылады. 

Сонымен қатар, зерттеу барысында дінтану пәнін оқытуда 
әдіснамалық, кадрлық, оқу-әдістемелік және заңнамалық тұр-
ғыдан шешімін күткен мәселелер бар екені айқындалды. Атап 
айтқанда, дінтанушы мамандар даярлау сапасы, ғылыми-зерттеу 
базасының әлсіздігі, халықаралық ғылыми айналымға енудегі 
кедергілер, зайырлылық қағидатын практикалық білімге айнал-
дыру тетіктері өзекті мәселе болып қала береді. Бұл бағытта 
дінтанулық білім беруді кешенді мемлекеттік стратегия шең-
берінде қарастырып, оны идеологиялық емес, ғылыми-анали-
тикалық негізде қалыптастыру – уақыт талабы. 

Қорыта айтқанда, дінтанулық білім – заманауи қоғамның 
рухани тұтастығын, мәдени әртүрлілікке құрметті, сындарлы 
азаматтық ұстанымды қалыптастыруға бағытталған ғылым  
мен білімнің тоғысқан кеңістігі. Оны жүйелі дамыту – тек діни 
салада емес, бүкіл қоғамдық санада тұрақтылықты қамтамасыз 
етудің кепілі. Сондықтан дінтанулық білім берудің ғылыми-
әдістемелік негіздерін жетілдіру, оны білім беру жүйесінде 
орнықтыру, кәсіби мамандар мен ғылыми кадрлар даярлау – 
Қазақстанның рухани қауіпсіздігі мен мәдени даму страте-
гиясының басым бағыттарының бірі ретінде қарастырылуы тиіс. 

 
 



217 
 

 

ПАЙДАЛАНЫЛҒАН ӘДЕБИЕТТЕР ТІЗІМІ 
 
1 Федоров В.А. Духовное образование в русской православной Церкви 

в XIX в / В.А. Федоров // Педагогика. – 2005.  –  № 5. - С. 75 – 80. 
2 Никандров Н.Д. Воспитание и религия (размышления педагога) // 

Сов. педагогика. - 1991. – № 12. – 51 с. 
3 Зуев Ю.П., Кудрина Т.А., Лопаткин Р.А., Овсиенко Ф.Г., Трофимчук Н.А. 

Развитие религиоведческого образования в государственных и муниципальных 
образовательных учреждениях Российской Федерации // Вопросы религии и 
религиоведения. Антология отечественного религиоведения: сборник. - М.: 
ИД «МедиаПром», – 2009. –  – Вып. 1. - 137 с. 

4 Кенжетаев Д.Т. Қазақ мұсылмандығы және оның қалыптасу алғы-
шарттары: Монография. «Қазақстандық исламтану мектебін дамытуға қатысты 
зерттеу жұмыстарын жүргізу» тақырыбы бойынша грант аясында жарық 
көрген монография. – Астана: «Рухани құндылықтарды қолдау қоры» 
корпоративтік қоры. - 2018. – Т. 5. – 248 б.  

5 Бейсенов Б.К. Ценность исламской религии религиозная наука 
Мукамбет ибн Адулухаба // Наука и новые технологии. – 2009. – №. 3.  
– С. 326-328. 

6 Бегалинова К.К. Исламское образование в Республике Казахстан: 
специфика и перспективы развития //Ислам в современном мире. – 2022.  
– Т. 18, №. 1. – С. 147-158. 

7 Жолдыбайұлы Қ. Дін мен діл. – Алматы,  2010.  – 288 б.  
8 Альмухамедов А.Р., Смагулов К., Мажиев Г. Противодействие ради-

кализму: взгляд через призму божественного откровения // ББК 66.4 (0). - М.  
– 2018. –77 с. 

9 Нысанбаев А.Н., Бижанов А.Х. Духовно-нравственные основы лич-
ностного самосознания // Вопросы философии. – 2018. – №. 7. – С. 5-17. 

10 Красников А.Н. Методологические проблемы религиоведения: Учеб-
ное пособие / А.Н. Красников. - М.: Академический Проект, 2007. – 239 с. 

11 Яблоков И.Н., Религиоведение: Учебное пособие и Учебный словарь-
минимум по религиоведению. – М.: Гардарики, 2000. – 536 с. 

12 Миронов В.В. Религиоведение в образовательном пространстве 
России: О соотношении философии, теологии и релиоведения // «Парадигмы 
исследования религии в XXI веке».- Философский факультет МГУ им. М.В. 
Ломоносова. - М., 2019. - C. 18-41. 

13 Элбакян Е.С. Феномен советского религиоведения // Религиоведение. 
– 2011. – №. 3. – С. 141-161. 

14 Угринович Д.М., Введение в теоретическое религиоведение. – М., 
1973. – 240 с. 

15 Д. Кенжетаев, Ә. Сайлыбаев, Ө. Тұяқбаев Зайырлылық және дінтану 
негіздері. 9-сынып оқушыларына арналған оқулық. – Астана: «Арман - ПВ», 
2016. – 288 б. 

16 Есім Ғ. Смагулов Е. Зайырлылық және дінтану негіздері: 9-сынып 
оқушыларына арналған оқулық. – Алматы: Білім, 2016. – 296 б. 



218 
 

 

17 Гриммит М., Хала Дж., Смарт Н., Козырев, Ф.Н. Гуманитарное рели-
гиозное образование: кн. для учителей и методистов. Ф.Н. Козырев. – СПб.: 
РХГА, 2010. – 392 с.  

18 Шахнович М.М. Религия в современной российской школе // Оте-
чественные записки № 4 (49) – 2012. – 448 с. 

19 Смарт Н. Религии мира // Религиоведение. – 2015. – №1. – 180 с. 
20 Ваарденбург, Ж. Размышления о религиоведении, включая эссе работ 

Герарда ван дер Леу. Классические подходы к изучению религии. Цели, 
методы и теории исследования. Введение и антология / Ж. Ваарденбург.  
– Владимир: Изд-во Владим. гоб. ун-та, – 2010. – 407 с.  

21 Патрик Дж. Бьюкенен. Смерть Запада. – АСТ Москва, 2003. – 444 с.  
22 Боберо Ж. Светскость: французская исключительность или универ-

сальная ценность / перевод с фрац. Т. Голиченко//www.zerkalo-nedeli.com.  
14.05.2015. 

23 Вортингтон Дж. Духовное измерение в образовании // РЖ Филосо-
фия. – 1996. – № 1. – С. 125-128. 

24 Bates Dennis Christianity, Culture and other Religions // British Journal 
Of Religious Education. – 1996. - Vol. 18 (2). – P. 87-90. 

25 Fransis Leslie J Religion in the Primary Schools: A Partnership between 
Church and State? / Leslie J. Fransis Collins, – 1987. – 153 p. 

26 Grethlein, Christian Religionspadagogik / Christian Grethlein Berlin, New 
York, 1998. – 307 p. 

27 Grimmit Michael Pedagogies of Religious Education / Michael Grimmit. -
Mccrimmons, Great Wakering, Essex, England, 2000. – 312 p. 

28 Шмид Е. История средних учебных заведений в России. – ООО 
ДиректМедиа, 2013. Библейские основы современной науки. - Henry M.Morrls, 
MenofGod. - San Diego: Creation-Life, 1982 - 128 p. 

29 Биркедал Э. Церковь и школа в Норвегии / Э. Биркедал // Свеча-99. 
Истоки: сб. науч. и методолог, ст. по религии и культурологии / отв. ред.  
Е. И. Аринин. – Архангельск: Изд-во Помор, гоб. ун-та им. М. В. Ломоносова, 
1999. – Вып. 2. – 51 с. 

30 Kristensen W.B. Symbool en werkelijkheid: en bundel godsdiensthistorische 
studiën. – 1954.  

31 Байтенова Н.Ж. Религиозное и религиоведческое образование в 
современном Казахстане: проблемы и перспектива // Опубликовано в мате-
риалах международной научно-теоретической конференции, «Религиовед-
ческое образование в современном Казахстане: состояние и перспективы», 
посвященную 80-летию университета. – Алматы, 2014 – 347 с.  

32 Сейтахметова Н.Л., Кусаинов Д.У. и др. Социология религии: эво-
люция и новеллы ее предмета // Хабаршы Вестник Вulletin, 2020. –  209 с. 

33 Курманалиева А.Д., Борбасова К.М. Дінтану оқыту әдістемесі. – 2012. 
– 96 б. 

34 Рысбекова Ш.С. Духовное воспитание как фактор обогащения казах-
станской молодежи // «Казахтану және ұлттық инновация» Материалы Меж-
дународной научно-теоретической конференции посвященная 70-летнему 



219 
 

 

юбилею доктора философских наук, профессора Ж.Ж. Молдабекова / КазНУ 
им.аль-Фараби. –2013. - 318 с. 

35 Бурова Е.Е. Феномен религиозности: опыт социогуманитарного изме-
рения // Аль Фараби. – 2012. – № 3.- 94-103 сс. ? 

36 Тышхан Кеңшілік. Қазақстандағы ЖОО-да дінтанулық білім берудегі 
негізгі мәселелер.  http://dspace.enu.kz/handle/data/4091 2012-12-27.  

37 Кастуганов Т. Религиозное образование в Казахстане // http: // www. 
niac. gov.kz / ru /religiovedcheskoe-i-religioznye-issledovaniya/item/110-
religioznoe-obrazovanie-v-kazakhstane. 

38 Шаповал Ю. В. Подготовка религиоведов: пройденный путь и перспек-
тивы // http: // kazislam.kz/ru /islam-zhane-qagam /vnutrennie-kategorii /islam-
zhane-gylym/item/586-eislam. 

39 Религия и наука: История, метод, диалог: пер. с англ. / отв. ред. 
Е.И. Аринин. Архангельск, 2001. – 146 б. 

40 Большой энциклопедический словарь. – М., 2006. – 1252 с. 
41 Кузанский Н. Сочинения: перевод общ. ред. В.В. Соколова и 

З.А.Тажуризиной. - М.: Мысль, 1980. - Т.2. - 471 с.  
42 Лаврентьева А.Ю. Религиозное (теологическое) и религиоведческое 

образование // Свеча - 2005 Истоки Религия и личность в происчом и настоя-
щем Материалы международных конференций // под ред. проф. Е.И. Аринина 
- Владимир Владимирский государственный университет, 2005. – Т 12.- 384 с. 

43 Тунгатова У.А. Конкурентно способный религиовед вызов времени// 
1-ая ежегодная научно-методическая конференция «Интернационализация 
высшего образования» на тему: «Управление качеством высшего образования 
и научными исследованиями в контексте проведения международной 
аккредитации». – А.: Қазақ университеті, 2017. - С. 175-178. 

44 Шахнович М.М. Религиоведение. - СПб.: Изд-во С - Петерб. ун-та, 
2006. – 302 с. 

45 Яблоков И.И. Религиоведение. – М.: 2005. – 368 с. 
46 Мюллер Ф.М. Введение в науку о религии: Четыре лекции, прочи-

танные в Лондонском Королевском институте в феврале-марте 1870 года. - М.: 
Книжный дом «Университет»: Высшая школа. – 2002. – Т. 264. – С. 3. 

47 Тайлор Э.Б. Первобытная культура / пер. с англ. / Э.Б. Тайлор. - М.: 
Политиздат, 1989. – 573 с.  

48 Фрезер Д.Д. Золотая ветвь: Исследования магии и религии. - М.: 
Политиздат, 1986. – 703 с. 

49 Религиоведение / под ред. А. Ю. Григоренко. - СПб., 2008. - 507 с. 
50 Гуссерль Э. Идеи к чистой феноменологии и феноменологической 

философии. –  М.: ДИК, 1999.  – Т. 1. - 400 с. 
51 Дидро Дени // Большая советская энциклопедия: под ред.  

А.М. Прохоров – 3-е изд. – М.: Советская энциклопедия, 1969. 
52 Рассел Бертран // Большая советская энциклопедия / под ред.  

А.М. Прохоров – 3-е изд. – М.: Советская энциклопедия, 1969.  
53 Дьюи Дж. Демократия и образование / пер. с англ. – М.: Педагогика-

пресс, 2000. – 384 с. 



220 
 

 

54 Фромм Эрих // Большая советская энциклопедия / под ред.  
А.М. Прохоров – 3-е изд. – М.: Советская энциклопедия, 1969.  

55 Ницше Фридрих / Бакусев В. М. // Николай Кузанский – Океан.  
– 2013. – C. 85–87.   

56 Религиоведение: учебное пособие и учебный словарь-минимум по 
религиоведению. - М.: Гардарика, 1998. – 536 с. 

57 Розеншток-Хюсси О. «Великие революции. Автобиография запад-
ного человека». - М. Библейско-богословский институт им. Cв. Aпостола 
Андрея, 2002.-  648 с. 

58 Рикёр П. Герменевтика и психоанализ. Религия и вера. - М., 1997.  
- 270 с. 

59 Шоню П. Цивилизация классической Европы. - Екатеринбург:  
У-Фактория, 2005. – 608 с.  

60 Соколов В.В. Спиноза. – Изд. 3-е, стереотипное. - М.: Книжный дом 
«Либроком», 2009. – 224 с.  

61 Шопенгауэр Артур. Большая советская энциклопедия: под ред.  
А.М. Прохоров – 3-е изд. – М.: Советская энциклопедия, 1969. - 367 с. 

62 Мартин Хайдеггер. Бытие и время» переведён в книге – Исток худо-
жественного творения: избранные работы разных лет. – М.: Академический 
Проект, 2008. - 527 с. 

63 Ясперс К. Смысл и назначение истории: пер. с нем. – М.: Политиздат, 
1991. – 527 с.  

64 Энциклопедический словарь Брокгауза и Ефрона: в 86 т. (82 т. и 4 
доп.). – СПб., 1890 –1907.  

65 Брокгауз Ф.А., Эфрон И.А. Энциклопедический словарь. – СПб., 
1897. – Т. 40. – 674 с. 

66 Элиаде М. Аспекты мифа: пер. с фр. В. Большакова. / М. Элиаде.  
– М.: «Инвест-ППП», СТ «ППП», 1996. – 240 с. 

67 Малевич Т., Дараган К. Перевод выполнен по изданию: Bleeker C.J. 
Th e Phenomenological Method // Numen. – 1959. - Vol. 6/2. – Р. 96 –111. 

68 Religious sociology: Interfaces a boundaries / Ed. by Swatos W.H. jr. N.Y. 
etc., 1987. - 456 p. 

69 Мелехов Д. Е. Психиатрия и проблемы духовной жизни // Пси-
хиатрия и актуальные проблемы духовной жизни. - М., 1997. - 168 с. 

70 Речи о религии к образованным людям, её презирающим. Монологи. 
- СПб: «Алетейя», 1994. - 432 б.  

71 Вундт В. Большая советская энциклопедия:  под ред. А. М. Прохоров 
– 3-е изд. – М.: Советская энциклопедия, 1969.   

72 Nelson James M. Psychology, Religion, and Spirituality. Wayback 
Machine. Springer Science + Business Media, LLC 2009.  

73 Десимон Р. Варфоломеевская ночь и парижская «ритуальная 
революция» // Варфоломеевская ночь: событие и споры. – М., 2001. – 215 с. 

74 Тунгатова У.А., Курманалиева А.Д., Кулсариева А.Т.// Религиовед-
ческое образование зарубежный опыт: (анализ трудов Н.А. Рубакина и  
Н. Смарта). «Вестник КазНУ. Серия философия, политология, культурология» 
Рек. ККСОН МОН РК 2019. - №3. – 19 с. 



221 
 

 

75 Рубакин, Н. А. Среди книг. Опыт обзора русских книжных богатств в 
связи с историей научно-философских и литературно-общественных идей: 
справочное пособие для самообразования и для систематизации и ком- 
плектования общеобразовательных библиотек, а также книжных магазинов /  
Н. А. Рубакин. – 2-е изд., доп. и перераб. – М. : Наука, 1911 – 1915 с. 

76 Masefield P., Wiebe D. Aspects of Religion: Essays in Honour of Ninian 
Smart. Peter Lang, 1994. – 417 р. 

77 Smart N. Future of the Academy // journal of the American Academy of 
Religion September 2001. – Vol 69, № 3. – 545 р. 

78 Smart N. The uniqueness of Christianity // Learning for Living. – 1974.  
– №13(4). – Р.136 – 138. 

79 Smart N. Does the philosophy of religion rest on two mistakes? // Sophia. 
– 1997. – Vol. 36, № 1 -  р 1-8. 

80 Томюк О. Н., Филоненко И. А. Проектная деятельность как условие 
развития личности школьников // Современные проблемы образования: 
сборник научных статей. Екатеринбург: Издательский дом «Ажур», 2014.   
30-33 сс. 

81 Латышина Д. И. История педагогики (История образования и 
педагогической мысли): учеб. пособие. М.: Гардарики, 2009.  333 с. 

82 Smart N. How to understand myth: A christian case // Learning for Living. 
– 1974. – №13(4). – Р.138 -144. 

83 Smart N. Omnipotence, Evil and Supermen // Philosophy, 1961. – Vol. 36, 
№137. - Р. 188-195. 

84 Smart N. Robots Incorporated // Analysis, 1959. – Vol. 19, №5. – Р. 119-
120. 

85 Smart N. Secular Education and the Logic of Religion. – New York: 
Humanities Press, 1968. – p.104. 

86  Fitzgerald T. The Ideology Of Religious Studies. – N.-Y., Oxford: Oxford 
University Press, 2000. – Р. 66-67) 

87  Smart N. World’s Religions. Cambridge University Press  – 1998.  
–  608 p. 

88 Кимелев Ю.А. Современная западная философия религии. – М., 1989. 
– 169 с. 

89 См.: McGuire M. Lived Religion. Faith and Practice in Everyday Life.  
–Oxford University Press, 2008. – 304 р.  

90 O’Grady K. Professor Ninian Smart, phenomenology and religious education 
// British Journal of Religious Education. – 2005. –  №27(3). – Р.227 – 237. 

91 O’Grady K. Honesty in religious education: some further remarks on the 
legacy of Ninian Smart and related issues, in reply to L. Philip Barnes // British 
Journal of Religious Education. –2009. – №31(1). – Р. 65- 68. 

92 Никандров Н.Д. Духовность и религия в светском образовании 
Воскресная школа – 1998. – №4. – 12 с. 

93 Элбакян Е. Б. Религия как объект религиоведческого анализа // 
Свобода совести в правом государстве: юридический и информационный 
аспекты. Материалы семинара. – М., 2000. – С. 67-75. 



222 
 

 

94 Дмитриева H.K., Моисеева А.П. Религиоведение в контексте совре-
менной эпистемологии / Вопросы религии и религиоведения. Исследования: 
сост. и общ. ред. В.В. Шмидта, И.Н. Яблокова. – М., 2010. – Вып. 2. – 632 с.? 

95 Красников А.Н. Методологические проблемы религиоведения. – М., 
2007. – 500 с.? 

96 Теплова Е.Ф. Опыт преподавания религиоведческих дисциплин в 
общеобразовательной школе / Вопросы религии и религиоведения. – 2015 год. 
– 515 с. 

97 Тюляева Т.И. Духовно-нравственные и социальные ориентиры в 
образовании: приоритеты, возможности, поиски / Образование в поликуль-
турном пространстве. Saarbrucken, Deutschland. Lap Lanmbert Academic 
Publishing. 2014. – 123-133 с.?  

98 Тюляева Т.П. Курс «Основы религиозных культур и светской этики»: 
учебное содержание и внеурочные мероприятия» // Преподавание истории и 
обществознания в школе. – 2013. – № 3. – 56-66 с.?  

99  Діни білім беру / Мемлекет зайырлылығы: Сөздік / Мемлекеттік-
конфессиялық қатынастар мен құқықтар институты. – М., 2003. – 200 б. 

100 Козырев Ф.Н. Шетел мектептеріндегі конфессиялық емес діни  
білім беру: пед. ғыл. док. дисс. авторефераты. Мамандық: 003068063. Санкт-
Петербург, 2006. – 23 б.? 

101 Қырғыстандағы дінтануға байланысты ақпарат. http://rrc.kg/в-
бишкеке-прошел-трехдневный-тренинг. 25.06.2023  

102 Промежуточный научный отчет отдела интеграции науки и обра-
зования Института Гуманитарных исследований ЮО НАН КР по проекту 
“Проблемы и инновации образовательной сферы в контексте обеспечения 
гуманитарной безопасности КР» Ош., 2016. – 120 с.? 

103 Тунгатова У.А. Роль практики преподавания религиоведческого 
образования в Казахстане // Конференция «Новые горизонты современного 
гуманитарного знания и науки в свете модернизации исторического сознания» 
сборник материалов Международной научно-практической конференции», 
уровень Международный. – Казахстан. – 11.01.2019. 

104 Толеранттылық принциптерінің Декларациясы. ЮНЕСКОның Бас 
конференциясының 5.61 резолюциясы. 16 қараша. – 1995. 

105 Байтенова Н.Ж., Құрманалиева А.Д., Рысбекова Ш.С., Бейсенов Б.К., 
және т.б. Қазіргі Қазақстандағы дінтану: қалыптасуы мен даму жолдары: 
монография. – Алматы: Қазақ университеті, 2014. – 138 б.  

106 Language Centre of the Ministry of Education, Kamus Besar Bahasa 
Indonesia, available at http://pusatbahasa.diknas.go.id/ KBBI / index.php. 
26.09.2009. 

107 Juwono Sudarsono, ICWA, discussion about «The Development of 
Education and Civil Society». – Jakarta, 1999. – 545 р. 

108 Hujair A.H. Sanaky, Renewal of Islamic Education: Paradigm, Typology, 
and Mapping Towards Indonesian Civil Society, First edition. Yogyakarta: Kaukaba 
Dipantara, 2015. – 632 р. 

109 Глобализация или диалог цивилизаций: современные теоретические 
подходы и будущее незападных культур // Разнообразие культур: опыт России 



223 
 

 

и Левантийского Востока / ред.: С. Фарах, О. Савинова. Бейрут: Ливано-Рос-
сийский Дом; Национальный Комитет ЮНЕСКО в Ливане, 2005.- 500 с. 

110 Кларин М.В. Инновации в мировой педагогике. - М., Рига: Экспе-
римент. 1998. - 115 с. 

111 https://adilet.zan.kz/kaz/docs/P1300000191,https://egemen.kz/article/994 
58-dintanu-ghylymy-men-bilimi-%E2%80%93-manhyzdy-sala. 15.06.2023 

112 Курманалиева А.Д., Утебаева Д.С.// Дінтану пәнін оқытудағы инно-
вациялық технологиялар// «Заманауи үздіксіз кәсіби білім беру жүйесіндегі 
түлектің құзыреттік үлгісі» // Ғылыми-әдістемелік конференция материалдары. 
– Алматы, 2013 – Б. 97-100. 

113 Антонян Ю.М., Гульдан В.В. Криминальная патопсихология. – М., 
1991. - 248 с. 

114 Лихачев А. Школа православной России // Россия молодая, 1999.  
– 128 с.  

115 Гурски С. Внимание, родители: наркомания! / пер. с пол. – Изд. 2-е.  
– М.: Профиздат, 1989. – 128 с. 

116 Козлова Ю.Б. Проблемы влияния православия на духовно-нравст-
венные процессы в российском обществе: дис.  канд. социол. наук, 2000. – 24 с. 

117 Прозоров С.М. Ислам Историографические очерки. – М.: Наука, 
1991.-  230 с. 

118 Нигматов З.Г. Нравственный потенциал религии ислам // Сб. Актуаль-
ные проблемы гуманизации образования. - Казань: КГПУ, 1999. – 29-30 с. 

119 Ислам нұры, 1997. – №29. – 15 б. 
120 Өсеров Н. Қазақтың үкім кесімдері. – Алматы: Ана тілі, 1994.  

– Б. 65-66. 
121 Левин З.И. Реформа в исламе. Быть или не быть? Опыт системного и 

социокультурного исследования. – М.: Институт востоковедения РАН, Крафт, 
2005. – 240 с. 

122 Дэвис С. Мнение народа в сталинской России: Террор, пропаганда и 
инакомыслие, 1934-1941 / пер. с англ. В.Н. Морозова. – М.: РОССПЭН, 2011. 
– 231с.  

123 Максумов М.С. Просветительная деятельность и педагогические 
мысли Абдуллы Авлони // Ученые записки Ташкентского государственного 
университета. – 1967. – Вып.308. – С. 78-83. 

124 Билик В. Роль конфессиональной школы в жизни Туркестана // Наука 
и просвещение. – Ташкент, 1922. – № 1. – 58 с.? 

125 Мустафина Р.П. Представления, культы, обряды у казахов. – Алма-
Ата: Қазақ университеті, 1992. – 171 с. 

126 Бендриков K.E. Очерки по истории народного образования Туркестане 
(1865-1924 годы). – М.: АПН РСФСР, 1960. – 509 c. 

127 Преодолевая религиозное влияние ислама: Сборник документов и 
материалов. – Алматы: Қазақстан, 1990. – 256 с.  

128 Хайдаров Г.X. Очерки истории народного образования в Туркестан-
ской АССР (1917-1924 гг.): Автореферат диссертации на соискание ученой 
степени кандидата исторических наук. – Ташкент, 1953. – 36 с. 



224 
 

 

129 Декрет «О преподавании мусульманского вероучения 1923 года)» // 
РФ ММ. – 1923. - Р-1318-қор, 1-тізбе, 207-іс, 184 б. 

130 Жизнь и деятельность представителей казахской национальной 
интеллигенции в Туркестане. Сборник документов и материалов. - Шымкент, 
2004. - Ч. 1. - 406 с. 

131 Совершенствование национальных отношений и интернациональное 
воспитание трудящихся: вопросы теории и практики: сборник статей / под 
редакцией Б.А. Тулепбаева. - Алма-Ата: Наука, 1989. - 285 с.  

132 Чистяков О.И. Национально-государственное строительство в РСФСР в 
годы гражданской войны (1918-1920). - М.: Изд-во Московского университета, 
1964. – 92 с. 

133 Осипов В.П. Всматриваясь в 20-30 годы: (Из истории организацион-
но-политического развития Компартии Казахстана). - Алма-Ата: Казахстан, 
1991. - 186 с.  

134 Савосько В.К. Преобразование Казахской Автономной ССР в согоз-
ную республику. - Алма-Ата: АН Каз.ССР. Институт истории, археологии и 
этнографии, 1951. - 107 с. 

135 Сужиков М.М. Образование СССР и социальный прогресс казахского 
народа. - Алма-Ата: Казахстан, 1981. - 192 с. 

136 Қазақстан мұсылмандары діни басқармасының     2020 жылға дейінгі 
діни білім беруді дамыту тұжырымдамасы. https://www.muftyat.kz/kk/news/ 
qmdb /2014-11-16/2881-dini-baskarmanyn-2020. 25.05.2023. 

137 Уалиханов Ш. Таңдамалы. - А., 1985 – 197 б. 
138 Валиханов Ч.Ч. Собрание сочинений в 5- ти томах. – Алматы, 1985.  

– 432 с. 
139 Кулсариева А.Т., Курманалиева А.Д., Тунгатова У.А. Қазақ даласын-

дағы білім берудің ағартушылық сипаты // ҚазҰУ  Хабаршысы Философия, 
саясаттану, мәдениеттану сериясы.-  2018, №2.- 64 б. 

140 Алтынсарин Ы. Тазабұлақ. – Алматы, 1988. – 306 б. 
141 Абай екі томдық шығармалар жинағы – Алматы, 1986 – 302 б. 
142 Уалиханов Ш. Таңдамалы. – Алматы 1985.  –  254 б. 
143 Ушинский К.Д. Сборник сочинений. - М., 1948. – Т.4. - Б.576 – 577. 
144 Алтынсарин И. Шығармалар жинағы: үш томдық. – Алматы: Ғылым, 

1976. – Т. 2.- 423 б.  
145 Тунгатова У.А. Первые просветительские практики в казахской степи 

// Конференция «Материалы международной научно-практической конфе-
ренции «современное состояние и перспективы развития религиоведения», 
посвященной 20-летию специальности «Религиоведение», уровень Междуна-
родный, Казахстан, КазНУ им. аль- Фараби. 16.11.2019. 

146 Қазақ мәдениеті. Энциклопедиялық анықтамалық. - Алматы: “Аруна 
Ltd” ЖШС, 2005. – 252 б. 

147 Ауезов М.О. Достоеевский Ф.М. и Чокан Валиханов. – М., 1960.  
– 100 с. 

148 Діни білім беру / Мемлекет зайырлылығы: Сөздік / Мемлекеттік-
конфессиялық қатынастар мен құқықтар институты. - М., 2003. – 200 б. 



225 
 

 

149 ҚМДБ ресми сайты оқу орындары бөлімі, https://www.muftyat.kz/kk/ 
kmdb/universities/ 01.10.2020.  

150 Қазақстан Республикасы Президентінің 2017 ж. 27 шілдесіндегі 
«Қазақстан Республикасында дін саласына қатысты мемлекеттік саясат- 
тың 2017-2020 жылдарға арналған Концепциясын бекіту туралы» №500 
Жарлығы. 

151 Қазақстан Республикасының 2007 ж. 27 шілдесіндегі №319-III «Білім 
туралы» Заңы (07.07.2020 ж. енгізілген өзгертулері мен толықтырулары 
бойынша). URL: https://online.zakon.kz/document/?doc_id=30118747#pos=141;-
34 01.09.2020. 

152 Назарбаев Н.Ә. Әлемдік және дәстүрлі діндер көшбасшыларының  
ІІ съезінде сөйлеген сөзі. Әлемдік және дәстүрлі діндер лидерлерінің «ІІ сьезі». 
– Алматы, 2006. – 147 б. 

153 Байтенова Н., Бейсенов Б. Дінтану пәнін оқытудың өзекті мәселелері. 
Исламтану және араб филологиясы мәселелері. Халықаралық конференция 
материалдары. – Алматы, 2009. – 50 б. 

154 Балаева А.Г. Қазақстан жастарының этно-діни идентификациясы: 
социологиялық аспект. Автореферат. Астана: 2010.- 30 б. 

155 Қазіргі Қазақстандағы дінтану: қалыптасуы мен даму жолдары: 
монография / Н.Ж. Байтенова, А.Д. Құрманалиева, Ш.С. Рысбекова, Б.К. Бей-
сенов және т.б. – Алматы: Қазақ университеті, 2014. – 138 б.  

156 Тунгатова У.А. Роль практики преподавания религиоведческого 
образования в Казахстане// Конференция «Новые горизонты современного 
гуманитарного знания и науки в свете модернизации исторического сознания» 
сборник материалов Международной научно-практической конференции», 
уровень Международный, Казахстан, 11.01.2019. 

157 Қазақстан Республикасы Білім және ғылым министрінің 2019 жыл-
дың 17 мамырындағы «Оқулықтардың, оқу-әдістемелік кешендердің, құрал-
дардың және басқа да қосымша әдебиеттердің, оның ішінде электрон- 
дық жеткізгіштілерінің тізбесін бекіту туралы» № 217 Бұйрығы 
http://adilet.zan.kz/rus/docs/V1900018696#z10671. 

158 Элбакян Е.Б. Феномен советского религиоведения // Религиоведение. 
– 2011. – № 3. - С. 141-162. 

159 Чжан Си Развитие религиоведения в России и Китае в конце ХХ – 
начале ХХI вв.: сравнительный анализ: монография. – М.: Издательский дом 
Академии Естествознания, 2017. – 162 б. 

160 Михайлова Л.Б. Знания о религии в системе светского образования: 
приглашение к дискуссии. - М.: Наука и школа, 2017. - №3. – С.100-109. 

161 Равен Дж. Компетентность в современном обществе: выявление, 
развитие и реализация: пер. с англ. - М., 2002. - 145 с.  

162 Хуторской А.В. Технология проектирования ключевых и предметных 
компетенций, 2012. http://www.eidos.ru/journal/2005/1212.htm. 04.04.2023.  

163 Щербакова Т.Н. Психологическая компетентность учителя: 
акмеологический анализ: автореф. дис. ... д-ра псих. наук, 2006. - 120 с. 
http://search.rsl.ru/ru/record/01003308343. 04.04.2023.  



226 
 

 

164 Ионина О.С. Психологическая компетентность педагога, НИЦ 
«Социосфера», 2014. - 253 с. http://sociosphera.com/publication 
/conference/2014/253/psihologicheskaya_ kompetentnost _ pedagoga/ 04.04.2023. 

165 Павлов В.И. Духовно-нравственное воспитание учащейся молодежи 
на примерах жизни и деятельности космонавтов // Фундаментальные иссле-
дования. - 2011. - № 12-2. - С. 322-325. http://rrpedagogy.ru/journal/ article/1050/. 

166 Михайлова Л.Б. Православная религиозность в современной России: 
метаморфозы религиозного сознания в контексте социо- культурных транс-
формаций // От традиционного общества к гражданскому: особенности 
национальных транзитов: материалы между- нар. науч. конф. – М.: МПГУ, 
2015. – С. 233– 238. 

167 Андрей Кураев мектептерде «Діни қауіпсіздік техникасы» курсын 
енгізуді ұсынады. http: //www.interfax-religion.ru/?act=news&div=17390. 
Семёнова В.И. Деструктивті діни ұйымдардың жастарға әсер ету тәсілдері 
қазіргі . - Ресей: Билік, 2013. №4.- С. 75-78. 

168 Тунгатова У.А. Роль практики преподавания религиоведческого 
образования в Казахстане// Конференция «Новые горизонты современного 
гуманитарного знания и науки в свете модернизации исторического сознания» 
сборник материалов Международной научно-практической конференции», 
уровень Международный, Казахстан. 11.01.2019. 

169 Байбол Е.К., Камарова Р.И., Малгараева З.Б., Кикимбаев М.Ж., 
Орынтай А.О., Темирбаева А.А., Тлеубаева К.К., Укенов А.Б. Қазақстан Рес-
публикасындағы діни және дінтанулық білім берудің ағымдағы жағдайы мен 
даму келешегін талдау. – Нұр-Сұлтан: «Конфессияаралық және өркениетара-
лық диалогты дамыту жөніндегі Н. Назарбаев орталығы» КеАҚ, 2020.– 154 б. 

170 Тунгатова У.А. Наука о религии и религиоведческое образование. // 
Конференция «Integration of the Scientific Community To the Global Challen- 
ges of Our Time», уровень Международный, ЯПОНИЯ, Токио, 12.02.2020-
14.02.2020. 

171 Швечиков А.Н. Религиоведение - новая гуманитарная дисциплина // 
http://www.km.ru/referats/79D33DC87E4A4220AB1B83E7F283F356. 26.04.2023 

172 2019-2020 оқу жылында Қазақстан Республикасының білім беру 
ұйымдарында оқу процесін ұйымдастырудың ерекшеліктері туралы: Әдіс-
темелік нұсқау хат – Нұр-Сұлтан: Ы. Алтынсарин атындағы Ұлттық білім 
академиясы, 2019. – 184 б. 

173 Конституции стран мира // uznal.org/constitution.php. 20.05.2023 
174 Стецовский Ю.И. Право на свободу и личную неприкосновенность: 

Нормы и действительность. – М.: Дело, 2000. – 718 с. 
175 Малашенко A.B. Исламское возрождение в современной России.  

– М.: Моск. Центр Карнеги, 1998. – 222 с. 
176 Ильин И.А. Одинокий художник. – М.: Исскуство, 1993. – 348 с. 
177 Қазақстан Республикасының «Діни қызмет және діни бірлестіктер» 

туралы заңы // http://adilet.zan.kz/kaz/docs/  20.05.2023 
178 Понкин И.В. Правовые основы светскости государства и образо-

вания. – М.: Про-Пресс, 2003. – 416 с. 



227 
 

 

179 Иманбаев М. Зайырлы мемлекет және дәстүрлі дін: өзара әрекеттесу 
мәселелері // http://e-islam.kz/interview/ 20.04.2023 

180 Есім Ғ. Нарық және ислам мәселелері // Жалын журналы. – 2005. 
– №4. – 73 б. 

181 Абуов А. Дамыған мемлекеттерде зайырлылықтың жүзеге асырылуы 
әртүрлі // Айқын газеті. – 04.03.2009. – №37. – 3 б. 

182 Әзілханов М. Жоғары руханият – зайырлы және діни құндылықтар 
негізі // «Егемен Қазақстан» газеті. – 18.07.2014.– № 553 б. 

183 Кеңшілік Т. Қазақстандағы ЖОО-да дінтанулық білім берудегі  
негізгі мәселелер.  http://dspace.enu.kz/handle/data/4091 2012-12-27. 20.06.2023 

184 Писманик М.Г. Время диалога II К культуре мира - через диалог 
религий, диалог цивилизаций : Материалы Международн. науч. конф. 3-5 окт. 
2000 г.: В 2 т. / Адм. г. Омска, Академия Гос. Службы при Президенте РФ, 
Академия Гуманитарных Наук. Омское отд-ние. - Омск, 2000.- Т. 2. – 200 с. 

185 2019-2020 оқу жылында Қазақстан Республикасының білім беру 
ұйымдарында оқу процесін ұйымдастырудың ерекшеліктері туралы: Әдіс-
темелік нұсқау хат – Нұр-Сұлтан: Ы. Алтынсарин атындағы Ұлттық білім 
академиясы, 2019. – 184 б. 

186 Байбол Е.К., Камарова Р.И., Малгараева З.Б., Кикимбаев М.Ж., 
Орынтай А.О., Темирбаева А.А., Тлеубаева К.К., Укенов А.Б. Қазақстан Рес-
публикасындағы діни және дінтанулық білім берудің ағымдағы жағдайы мен 
даму келешегін талдау. – Нұр-Сұлтан: «Конфессияаралық және өркениетара-
лық диалогты дамыту жөніндегі Н. Назарбаев орталығы» КеАҚ, 2020. – 154 б. 

187 Абдрасилкызы А. Качественное обучение религиоведению в школе 
благоприятно воздействует на сохранение внутренней стабильности страны, 
https://www.zakon.kz/ 20.02.2020  

188 Шакуров Р.Х. Социально–психологические основы управления: руко-
водитель и педагогический коллектив. – М.: Просвещение, 1990. – 280 с. 

189 Мыңбаева А.К., Садвакасова З.М. Инновационные методы обучения, 
или как интересно преподавать. – Алматы, 2012.- 355 с. 

190 Тунгатова У.А. Ротгангель М. Межрелигиозное образование в кон-
тексте исследований социальной психологии об отношениях и предрассудках 
// Вестник. Серия философии, культурологии и политологии. - 2020. – Т. 72,  
№ 2. – С. 24-36. https://bulletin-philospolit.kaznu.kz/index.php/1-pol/issue/view/59. 

191 «Қазақстан-2050» «Стратегиясы қалыптасқан мемлекеттің жаңа саяси 
бағыты» атты Қазақстан Республикасының Президенті Н.Ә. Назарбаевтың 
Қазақстан халқына Жолдауы. 2012 жылғы 14 желтоқсан www.akorda.kz. 

192 Қазақстан республикасы «Діни қызмет және діни бірлестіктер туралы» 
заңы, 11 қазан. 2011. – № 483-IV. 

193 Сейдуманова М. Внедрение религиоведения в школах Казахстана: 
необходимость или излишество. Программа для молодых исследователей в 
области паубличной политики. – Алматы. – 155 с. 

194 Barnes L., Ph. Education, Religion and Diversity. – 2014. – 280 p. 
195 Schreiner P.Religious education in the European context. Crossings and 

Crosses: Borders, Educations, and Religions in Northern Europe. – 2015. – 145 p. 



228 
 

 

196 Schreiner P. Religious education in the European context. Crossings and 
Crosses: Borders, Educations, and Religions in Northern Europe. - 2015. -  157 p. 

197 Ожиганова А. Преподавание религии в школе: поиски нейтральности 
и «культурные войны», 2017. – 8 с.  http://www.religion.ranepa.ru/ 20.03.2023 

198 http://religiya.kostanay.gov.kz/biblioteka/gosudarstvennaya-politika-v-
sfere-religii/ 20.05.2023. 

199 1995 жылғы 30 тамызда референдумда қабылданған Қазақстан Рес-
публикасының Конституциясы. https://adilet.zan.kz/kaz/docs/K950001000. 
25.05.2023 

200 «Білім туралы» Қазақстан Республикасының 2007 жылғы 27 шілде-
дегі № 319-III Заңы (07.07.2020 жылғы өзгерістер мен толықтырулармен). 
URL: https://online.zakon.kz/document/  01.09.2020. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



229 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ғылыми басылым 
 
 
 

Тунгатова Улжан Аскарбаевна 

 
 

ҚАЗАҚСТАНДАҒЫ  
ДІНТАНУЛЫҚ БІЛІМ БЕРУ: ГЕНЕЗИСІ,  

ЭВОЛЮЦИЯСЫ ЖӘНЕ БОЛАШАҒЫ 

 
Монография 

 
 
 
 
 
 

Басуға 30.07.2024 жылы қол қойылды.  
Пішімі 60х84 1/16. 

Көлемі 14,37 б.т. Офсетті қағаз. Сандық басылыс.  
Таралымы 500 дана. Бағасы келісімді. 

 
Алматы қаласы, Жангелді көшесі, 143а. 

 
«Everest» баспаханасында басылды. 

 
 



230 
 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 




